





أدبية الحوار في الإمتاع و المؤانسة

- مقاربة تداولية -

قسم: اللغة العربية وآدابها

تخصص السانيات عربية

إشراف الأستاذ:

د.نور الدين دحماني

إعداد الطالبتين:

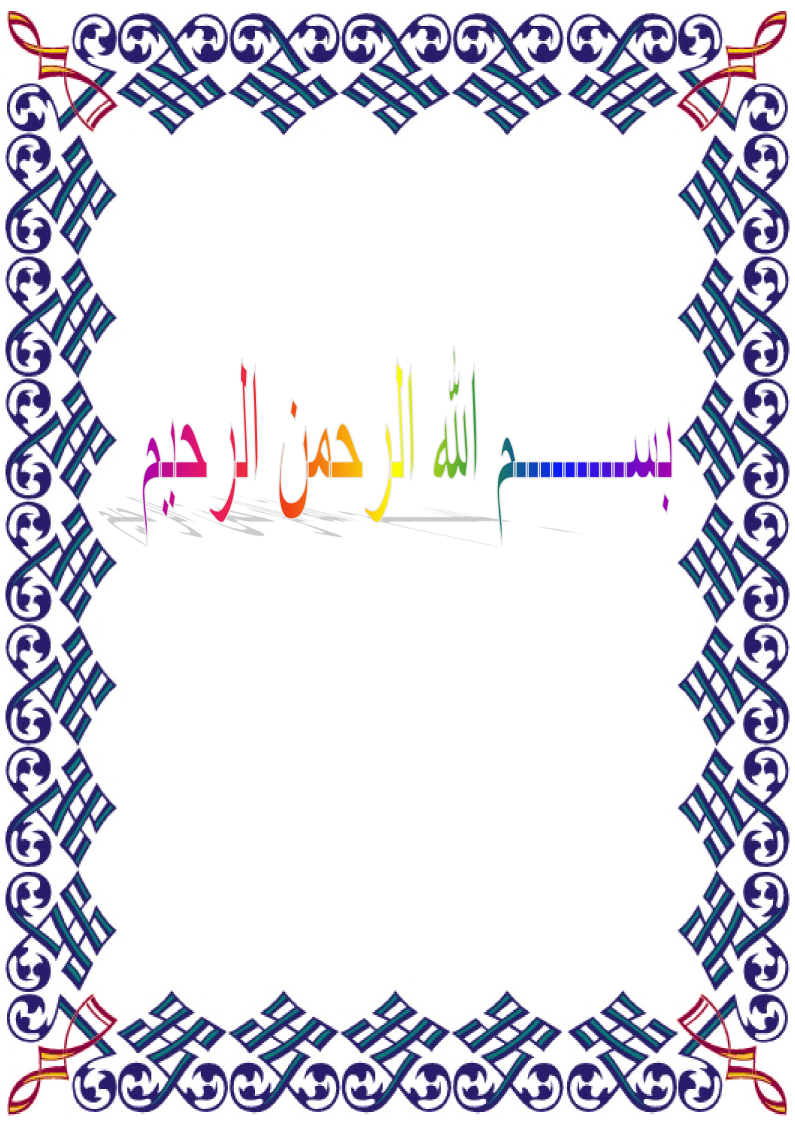
بن خيرة نجيبة

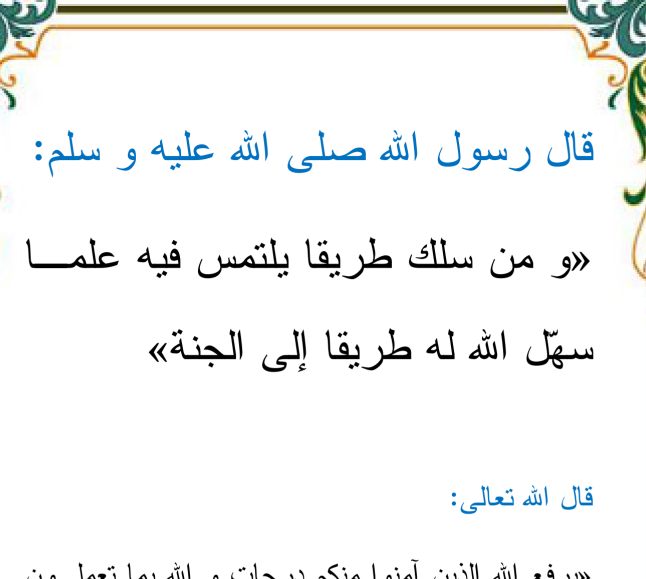
حراث خيرة

السنة الجامعية:

2020م/2021م







«يرفع الله الذين آمنوا منكم درجات و الله بما تعملون خبير»

"المجادلة :11"



نشكر الله عز و جل الذي أنار عقولنا و دربنا و نحمده حمدا كثيرا لأنه لولا توفيقه لما وفقنا في إنجاز هذا العمل.

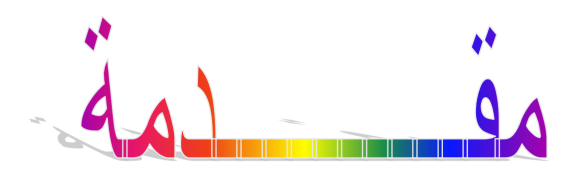
و الشكر الجزيل للأستاذ المشرف نور الدين دحماني الذي منحني صبره ولم يبخل عليا بالتوجيهات و الإرشادات.

كما لا أنسى كل المعلمين و الأساتذة الذين نوروا دروبنا و لو بكلمة من العلم من الطور الابتدائي مرورا بالمتوسط و الثانوي حتى الجامعة فكل واحد منهم ترك بصمته و أثره من المعرفة و النجاح فينا

و الشكر موصول أيضا إلى كل من ساعدنا في هذا العمل من عمال مكتبة جامعة عبد الحميد بن باديس و كذلك كل من دعمنا بالدعاء و تمني الخير من الأصدقاء و الأهل.







شهدت الحضارة العربية الاسلامية في قرونها الاولى نهضة فكرية عظيمة ، ارسى دعائمها ،ووطد اركانها حملة العلم وصناع الوعي في مشارق الارض ومغاربها ،إذ تعاقبوا على اختلاف اجناسهم وتباين امصارهم على اعمال الفكر اجالة النظر في مختلف علوم العصر ،فكان من ثمار ذلك ان از دهرت الحركة العقلية الفلسفية العباسية والأدبية في العصر العباسي ،الذي عرف استقرارا سياسيا وحركة فكرية ،تولد عنها تباين الانظار في مسائل شتى ،كانت يومئذ مثار جدل وخلاف بين طوائف ونحل ،انضوت تحت جناحي الخلافة الاسلامية ،كل يذود عن افكاره ويدافع عن معتقداته. فنشأت المناظرات والمسائلات والحوارات بين علماء الأمة واتخذوها مجالا للغلبة وإظهار البلاغة وإعلاء الكعب.

ومع انبعاث الدرس اللساني وتطوره في سياق الثورة التواصلية التي طبعت الحياة المعاصرة ،برزت القيمة الكبرى التي كانت تمثلها مجالس المناظرة العربية القديمة. والأهمية النوعية للإسهام العربي الاسلامي المميز في التنظير والتقعيد لطرق الجدل وأساليب المباحث، وأصبح الدارسون اليوم يتوجهون بقدر بالغ من العناية الى دراسة هذه الظاهرة في الثقافة العربية.

و اللسانيات التداولية تخصص معرفي منبثق من مناخ فلسفي عام ،هو الفلسفة التحليلية بما احتوته من مناهج و تيارات و قضايا ،يركز على دراسة اللغة في طبقات مقامية مختلفة ،و أحوال امخاطبين بها فيعنى بدراسة معانى المنطوقات في علاقتها بالمتكلم.

ودراسة الاستلزام الحواري ودراسة العلاقة بين افعال الكلام وسياقاتها غير اللغوية ، ودراسة البلاغة الاقناعية وفق مقتضيات التخاطبية.

فالتداولية مقاربة للغة لا من حيث بنية مكتملة مجردة بل من حيث هي فعل يقوم به المتكلمون و فق مقاصد معينة.

وما دفعنا الى اختيار هذا الموضوع هو رغبتنا في دراسة التراث العربي القديم وإسقاط عليه المنهج التداولي الحداثي الذي انبثق من اللسانيات التداولية.

ولذا فقد وضعنا عنوانا لمسنا فيه امكانية تلبية طموحنا المنهجي الذي سوف نحتكم اليه أثناء در استنا" لأدبية الحوار في الامتاع و المؤانسة- مقاربة تداولية ,"- الذي اتبعنا فيه المنهج الوصفي ،التحليلي لتقصي فن الحوار في كتاب ابي حيان التوحيدي الامتاع و المؤانسة بمنظور تداولي معتمدين على آلية التحليل التي كانت اداة في استجلاء وبيان ليالي الامتاع والمؤانسة ودوره في تتمية حركة الأدب.

وأهم اشكاليات البحث نوجزها فيما يلي: ما معنى الحوار! والى اي مدى ساهم إثراء الحوار في ليالي ابي حيان التوحيدي وما حظ الدرس العربي القديم من المناهج الحديثة ؟ وكيف السبيل الى مساءلة نص تراثى مساءلة تداولية ؟

وسنحاول الاجابة عن هذه الاسئلة من خلال بحثنا عن هذا.

واهم الدر اسات السابقة لهذا الموضوع منها:

احمد فهمي عيسى .تيارات الفكر والأدب والفن في مؤلفات ابي حيان التوحيدي ومهارات الحوار، د. اسامة خيري, بالإضافة الى الكتاب الذي ساعدنا في دراستتا والموسوم بعنوان" الامتاع والمؤانسة لأبى حيان التوحيدي.

كما استقام بحثنا في فصلين مصدرين بمدخل وجه مذيلين بخاتمة ، وتمهيد ومدخل الذي تناولنا فيه: بعض المصطلحات ومفاهيم متعلقة بموضوع البحث كالحوار والأدبية .

تتاولنا في الفصل الأول ،الحوار وأنواعه وتوزعت الدراسة فيه الى مفهوم الحوار في القرآن الكريم والسنة النبوية ،وأنواع الحوار ،وسلبيات وايجابيات الحوار و اهداف وأهميته ،ثم فن المناظرة وشيوعها في العصور التاريخية ،واهم المناظرات التي مرت على هذه الاخيرة.

أما الفصل الثاني فتناولنا فيه مدونة أبي حيان التوحيدي و أهم المواضيع التي سادت في الليلة السادسة، و تطبيق عليها المنهج التداولي و استقصاء البلاغة الاقناعية ورصد أهم أفعال الكلام فيه، و رصد بعض المفاهيم كالاستلزام الحواري والحجاج البلاغي في الامتاع و المؤانسة، و دورها في تحريك الأساليب اللغوية والفلسفية فيه.

و انتهى بحثنا بخاتمة تضمنت أهم النتائج التي استخلصناها،كما اعتمدنا في در استنا هذه على كثير من مصادر الأدب و التراجم من بينها:الحيوان للجاحظ، ومفتاح العلوم للسكاكي،و التداولية عند العلماء العرب-دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية في التراث اللسانى العربى لمسعود صحراوي، كما استعنا ببحوث ورسائل جامعية مختلفة.

أما فيما يخص المشكلات التي واجهتنا في دراستنا فهي تتمثل في كثرة المراجع و المصادر و صعوبة الانتقاء منها، و كذلك قلة الدراسات حول هذا الموضوع.

وفي الأخير فإننا نزجي بالغ الشكر و عظيم تقديرنا ووافر امتنانسا إلى أستاذنا الفاضل الدكتور نور الدين دحماني،الذي أحاط هذه الدراسة بكل رعايته،منذ أن كانت فكرة،و لم يبخل علينا بوقته و خبرته و علمه،فكان نعم الناصح والمرشد،مما أغنى الدراسة بكثير من الآراء ووجهات النظر، و التي نأمل أن تثري.

و تضيف إلى معارفنا الأدبية رؤية جديدة فيما يتعلق بدراسة أدبية الحوار في الامتاع و المؤانسة لأبى حيان التوحيدي، فنسأل الله أن يجزيه خير الجزاء.

و الحمد لله من قبل و من بعد و الصلاة و السلام على سيدنا محمد و على أهله وصحبه أجمعين.



مدخل: تحديد مفاهيم و مصطلحات البحث

أو لا:تعريف الحوار

أ- التحديد اللغوي

ب- التحديد الاصطلاحي

ثانيا:مفهوم المناظرة

أ- التحديد اللغوي

ب- التحديد الاصطلاحي

ثالثا:مفهوم الأدبية

أ- التحديد اللغوي

ب- التحديد الاصطلاحي

\*الأدبية في التراث العربي

\*الأدبية في الدراسات الغربية

رابعا:مفهوم التداولية

أ- التحديد اللغوي

ب- التحديد الاصطلاحي

لعل أن الحوار ظاهرة انسانية بل عالمية لوجوده في غير الإنسان كالملائكة والجن، و أن الاختلاف في الرأي سنة إلهية في حياة البشر نتيجة لتفاوتهم في العقول والأمزجة، فقد خلق الله تعالى الإنسان ناطقا مفكرا محبا للدفاع عن نفسه إذا تعرض للجدل و النقاش،أو تبادل الأفكار و الآراء،وهذه النزعة الدفاعية تتفاوت حسب تفاوت العقول،مما يكون الأثر الفعال فيما يجري بين الناس من حوارات ومناظرات...الخ.

وعلى ضوء هذا نتطرق إلى بعض المفاهيم و شرحها:

### أو لا:تعريف الحوار

أ)- التحديد اللغوي:ورد في القاموس المحيط:الحوار،أو المحاورة هي مراجعة النطق،و تحاوروا تراجعوا الكلام بينهم.أو في أساس البلاغة للزمخشري:حاورته راجعته الكلام وهو حسن الحوار.2

أما الحوار في مختار الصحاح: هو المجاوبة، و التحاور التجاوب. 3

و في معجم الوسيط:حاوره محاورة و حوارا:جاوبه و جادله، و تحاوروا:تراجعوا الكلام بينهم و تجادلوا.<sup>4</sup>

من خلال هذه التعارف نستنتج أن الحوار في اللغة مرادف للجعل، وهو المراجعة في الكلام بين المتحاورين.

<sup>1.</sup> الفيروز أبادي، القاموس المحيط، (مادة حور)، دار الفكر، بيروت، ط1398، 10-1978م، ص 1512

<sup>2.</sup> جار الله محمود بن عمر الزمخشري، أساس البلاغة، بيروت، دار المعرفة، ص98

<sup>3.</sup> الرازي أبو بكر مجد، مختار الصحاح، (مادة حور)، دار الكتب العلمية، بيروت، دت، ص 161

<sup>4.</sup> ابراهيم مصطفى و آخرون، المعجم الوسيط، ج1، دار إحياء التراث، ص204

و نجد أيضا في معجم مقاييس اللغة لابن فارس أن أصل كلمة الحوار (الحاء-الواو-الراء) ثلاثة أصول:أحدها لون،و الآخر الرجوع،و الثالث أن يدحر الشيء دورا.

نستنتج أن مفهوم الحوار في المعاجم يعني المجادلة و الحديث بين متخاطبين أو تحاور الفريقين.

# ب)- التحديد الاصطلاحي:

نجد أن كرم علي حافظ يعرق الحوار اصطلاحا في كتابه (إدارة الحوار الو التفاوض) بقوله: نوع من الحديث بين شخصين أو فريقين يتم فيه تداول الكلام بينهما بطريقة متكافئة فلا يستأثر به أحدهما دون الآخر و يغلب عليه الهدوء و أبعد عن الخصومة و التعصب.

و هذا يعني أن الحوار هو الحديث و التكلم بطريقة متكافئة و مؤدبة يستبعد فيه الخصومة و التعصب.

و يعرف عبد الرحمان النحلاوي الحوار هو:أن يتناول الحديث طرفان أو أكثر عن طريق السؤال و الجواب،بشرط وحدة الموضوع أو الهدف،فيتبادلان النقاش حول أمر معين،و قد يصلان إلى نتيجة و قد لا يقنع أحدهما الآخر و لكن السامع يأخذ العبرة ويكون لنفسه موقفا.<sup>3</sup>

قصد من هذا التعريف أن الحوار هو حديث يكون بين طرفان أو أكثر وتبادل النقاش بينهما و قد يصلان غلى نتيجة و قد لا يقنع أحدهما الآخر.

أبو الحسن أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، (مادة حور)، ج1 ، دار الكتب العلمية ببيروت، لبنان، 1999 ، ص1.

<sup>2.</sup> كرم علي حافظ، إدارة الحوار و التفاوض، دط، 2015 ، الحنادرية للنشر و التوزيع، الأردن -عمان، ص159

<sup>3.</sup> عبد الرحمان النحلاوي،أصول التربية الاسلامية و أساليبها،ط2،دمشق،دار الفكر،1995، 206

الحوار أو المناظرة كما تسمي ذلك العرب:حديث شفهي يجري تبادله بين أكثر من فرد سواء في الشارع أو البيت...و الصورة الأخرى للحوار هي الكلم المطبوع في صحيفة أو مجلة فيكون على شكل عرض وجهات نظر و تعقيبات أو مداخلات.

#### ثانيا:تحديد مفهوم المناظرة لغة و اصطلاحا

أ) - لغة: ورد في لسان العرب لابن منظور: التناظر: وهو التراوض في الأمر ونظيرك الذي يراوضك وتناظره وناظره من المناظرة والنظير المثل و فلان نظيرك اي مثلك والمناظرة ان تناظر اخاك في امر اذا نظر تما فيه معا كيف تأتيانه. 2

وجاء في كتاب العين المناظرة مصدر الفعل الرباعي ناظر المزيد بحرف لإفادة المشاركة والمناظرة ايضا اي تتناظر اي تتاظر اخاك في امر اذا نظر تما فيه معا كيف تأتيانه. 3

بالإضافة الى التعريف ين الاخرين للمناظرة يعرفه ايضا الفيروز ابادي في القاموس المحيط التناظر التراوض في الامر والنظير والمناظر المثل وناظره صار نظيرا له ومنه قول الزهري لا تناظر بكتاب الله ولا بكلام الرسول صلى الله عليه وسلم اي لا تجعل شيئا نظير لهما.

نستنتج ان النتاظر هو التراوض في الامر والنظير هو المثل وصحيح ما ذهب اليه الزهري لان كتاب الله تعالى وكلام رسوله لا نظير له ولا مثيل.

لبنان،ط1416ه/1996م، ص623

<sup>1.</sup>عبد القادر الشيخلي،أخلاقيات الحوار،دار الشروق للنشر و التوزيع،عمان-الأردن،ط11993،، 110-

<sup>2.</sup> ابن منظور السان العرب،دار صادر ،بيروت،البنان،ط1997ء،م،211/6،مادة نظر

<sup>3.</sup> الخليل بن أحمد الفراهيدي،كتاب العين،تحقيق داوود سلوم و آخرون،مكتبة لبنان ناشرون،ط1،2004،ص832

<sup>4</sup> الفيروز أبادي، القاموس المحيط، تحقيق : محمد نعيم عرق سوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت-

# ب-التجديد الاصطلاحي

عرفها الجرجاني بقوله "هي النظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين الشيئين اظهار اللصواب."<sup>1</sup>

و ايضا عرفها الميداني بقوله المحاورة بين الفريقين حول موضوع كل منهما وجهة نظر فيه تخالف نظر وجهة نظر الفريق الاخر فهو يحاول اثبات وجهة نظره،و إبطال نظر خصمه مع رغبته الصادقة بظهور الحق و الاعتراف به لدى ظهوره.2

فالمقصود إذن من المناظرة هو الوصول إلى الصواب في الموضوع الذي اختلفت أنظار المتتاقشين فيه.

و تعرّف المناظرة أيضا بأنها"تردد الكلام بين شخصين يقصد كل واحد منها تصحيح قوله و إبطال قول صاحبه مع رغبة كل منهما في ظهور الحق.<sup>3</sup>

و هكذا يتبين أن المناظرة محاورة من أجل الوصول إلى الصواب و الحق، ولهذا كان الاشتراط فيها التقارب بين المناظرين في العلم و الفهم.

# ثالثا:تحديد مفهوم الأدبية:

إذا تطرقنا إلى مفهوم الأدبية لغة و اصطلاحا، لا بد أن نعرج على مفهوم الأدب كما هو متداول في المعاجم، و بهذا سنصل إلى مفهوم الأدبية و شرحها في المعاجم و غيرها من المؤلفات:

 $<sup>^{1}</sup>$ الجرجاني، التعريفات، دار الكتب العلمية، ط $^{1}$ 04، بيروت، 1408ه / 1988م،  $^{1}$ 

<sup>2.</sup> عبد الرحمان، الميداني، ضوابط المعرفة و أصول الاستبدال و المناظرة، ط2، دار

التعلم،بيروت،1401ه/1981م،ص281

<sup>3.</sup> أبي الفتح اسماعيل الكلنبوي،أداة البحث و المناظرة،دار الكتب العلمية،بيروت لبنان،1971، 53 أبي

# أ)- التحديد اللغوي:

فصل المعجم الوسيط تعريف الأدب ما يلي:

- أَدُبَ:فلان أدبًا:راض نفسه على المحاسن و حذق فنون الأدب.
  - فهو أديب يقال: هو آدب نظرائه
- أُدَّبَهُ، راضه على محاسن الأخلاق، ويقال: أُدَّبِّ الدابة: روضها و دللها
  - تأدَّبَ:تعلم الأدب.يقال:تأدّب بأدب القرآن.أو أدب الرسول:احتذاه
- الأَدَبُ:رياضة النفس بالتعليم و التهذيب على ما ينبغي،كأدب القاضي وأدب الكاتب. 1

نستنتج أن مفهوم الأدبية في معجم الوسيط تعني الأدب و هو رياضة النفس بالتعليم.

- و المنجد في اللغة العربية يعرف الأدبية على النحو التالي:
- أدبيّ: متعلق بالأدب: "قيمة أدبية" مطابق لما يعتبره الناس أو متسما بطابع إلزامي من الناحية الخلقية (إلزام أدبي)
  - أدبيات:أدب بمعنى كتب الأدب،الجميل من النثر و النظم. 2

# ب)- التحديد الاصطلاحي للأدبية:

يقول عبد السلام المسدي في كتابه الأسلوب و الأسلوبية إن مصطلح الأدبية لفظ وليد النقد الحديث يطلق على ما به يتحول الكلام من خطاب عادي إلى ممارسة فنية ابداعية و يختص هذا المصطلح أحيانا بصبغة علمية، و لهذا فهو ارهاص

المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مكتبة الشروط الدولية، ط4005، 4005م، 0.09، مادة أدب.

<sup>2.</sup> المنجد في اللغة العربية،ط1: 2000م،دار المشرق،بيروت-لبنان، ص13

لمعرفة انسانية موضوعها "علم الأدب" و مدار هذا العلم الافتراضي تحديد هوية الخطاب الأدبي في بنيته ووظيفته، ما يبرز القوانين المشتركة التي تشترك فيها كل الآثار الأدبية، بهذا تكون نسبة الأدبية إلى الأدب كنسبة اللغة إلى الكلام في نظرية دي سوسير. 1

نستنتج من هذا القول أن عبد السلام المسدي يؤكد على الأدبية أنها تنسب إلى الأدب:معناه هو خطاب عادي يتحول إلى ممارسة فنية يعني رياضة النفس بالتعليم والتهذيب كأدب القاضى و أدب الكاتب.

# \*الأدبية في التراث العربي:

في تراثنا العربي، لم يستخدم نقادنا القدماء الأدبية (بالصيغة المصدرية)، إلا أنهم أطلقوا عليها تسميات أخرى تدل على معناها، فلهذا سماها ابن طباطبة العلوي (ت322ه) ب (حسن الديباجة)، حيث قرر أن "الشعر هو ما عري من معنى البديع لم يعر من حسن الديباجة، وما خالف هذا فليس بشعر ".2

و يقرن الجاحظ (ت255ه) بين عدة أوصاف تكسب الأدب، و قوامه الشعر أنذاك الأدب، حين يورد كلاما ينتصر فيه للعرب إذ يقول: لهم شاهد صديق من الديباجة الكريمة، و الرونق العجيب، و السبك و النحت، الذي لا يستطيع أشعر الناس اليوم، و لا أرفعهم في البيان أن يقول مثل ذلك إلا في اليسر، و النبذ القليل. 3

فهو يرى أن بلاغة العرب متأتية من إجادتهم المطلقة في الشعر،الذي أضافوا له خصائص جمالية تضمن له الريادة أدبيا مثل الديباجة و الرونق و السبك والنحت. فهذه الكلمات تتتمى إلى الحقل الجمالي في نعت الكلام بصفة (الأدبية).

<sup>1.</sup> عبد السلام المسدي، الأسلوبية و الأسلوب، دار الكتاب الجديد، بيروت لبنان، ط5، يناير 2006م، ص103

<sup>2</sup> ابن طباطبة العلوي، عيار الشعر، تح: طه الحاجري، المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة، دط، 1956م، ص17

كما اتجه أعلام النقد و البلاغة لمعاينة قضايا الأدبية في النصوص،"فإن كان الأدب في أبسط تعاريفه مجموعة من النصوص التي توفر فيها البعد الفني لتؤثر في المتقبل،فإن "الأدبية" موجودة حتما في هذه النصوص...". 1

و من هنا كان استنطاق النصوص للإبانة عن الخصائص المحددة للأدبية بالمقابلة بين الشعر و الكلام الأدبي و النثر ككلام عاد، فالمنثور هو الكلام الأدبي العادي المتفرق الذي لا يحتاج إلى ظوابط فنية ، بخلاف المنظوم المحاصر بمعايير ومميزات فنية ستتبلور عندهم شيئا فشيئا يجعله كلاما أدبيا مخصوصا لا يمكن خلطه بالمنثور.

لذلك أقر النقاد القدامي مجموعة من المقومات لا بد من توافرها في الشعر لتمييزه عن النثر، و "قدامة بن جعفر (ت326ه) يجعل حد الشعر ضرورة يقتضيها منهجه النقدي، وهو يجمع في هذا الحد كل الخصائص المميزة للشعر حين قال: "إن أول ما يحتاج إليه في العبارة عن هذا الفن معرفة حد الشعر الحائز له عما ليس بشعر، وليس يوجد في العبارة عن ذلك أبلغ ولا أوجز حمع تمام الدلالة أن يقال فيه: إنه قول موزون مقفى يدل على معنى. "3

فقدامة يطرح علم جيد الشعر من رديئه،كموضوع للتحليل لتمييز علم الشعر مما ليس منه،و لعل عناصر الحد الأربعة التي اهتدى إليها قدامة بن جعفر إنما توصل إليها عن طريق النقض.فإذا كان النثر يشتمل على المعنى و اللفظ و هو ليس موزونا و مقفى فإن الشعر هو نقيضه لأنه يعتمد الوزن و القافية

<sup>1.</sup> توفيق الزيدي، مفهوم الأدبية في التراث النقدي، سلسلة تجليات، سراس للنشر، تونس، دط، 1985م، ص03

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص94

 $<sup>^{\</sup>circ}$ قدامة بن جعفر ،نقد الشعر ،تح : كمال مصطفى ،مكتبة الخانجي ،القاهرة ،ط $^{\circ}$ 3،1979م، م $^{\circ}$ 

<sup>4.</sup> توفيق الزيدي،مرجع سابق،ص98

على أن الخصائص الأدبية لا تكفي وحدها للإحاطة بأدبية الشعر ككلم أدبي، فالبنية اللغوية لها حضورها الفاعل في ابراز جودة الشعر، اعتبر أبو حيان التوحيدي (ت414ه) البنية محددا رئيسا للأدبية. أفعلى أساسها يكون التمييز بين الشعر ككلام أدبي و النثر ككلام عادي، إذ: "التفاضل الواقع بين البلغاء في النظم والنثر، إنما هو في هذا المركب الذي يسمى تأليفا و رصفا. 2

# \*الأدبية في الدراسات الغربية:

أما الأدبية في النقد الغربي المعاصر فمرتبطة بتبلور مفهوم الأدب عبر مختلف المدارس و المناهج النقدية،ذلك أن طرح مفهوم "الأدبية" يستدعي ضرورة البحث في صلتها بالأدب.3

لقد كانت بداية نظرية الأدب مع حلول النزعة الرومنسية الألمانية إلى التساؤل حول مميزاته الخاصة المشكلة لأدبيته، إذ سعوا إلى إنشاء لغة خاصة هي اللغة الشعرية، فقد ذهبوا حد القول أن اللغة الشعرية تستخدم لنفسها نموذجا من العلامات الخاصة.

لكن النظريات الحقيقية التي كتبت عن مفهوم الأدب و الأدبية كانت مع المدرسة الشكلانية، التي سعت إلى تخليص علم الأدب من الخلط.

<sup>1.</sup> توفيق الزيدي، مرجع سبق ذكره، ص99

<sup>.</sup> و يك كريبي كريبي كريبي كريبي كريبي المؤانسة،ج2،تصحيح وز ضبط و شرح محمد أمين و أحمد الزين،منشورات دار مكتبة الحياة للطباعة و النشر و التوزيع،دط،دت،ص132

<sup>3.</sup> أبو الوليد بن رشد، تلخيص كتاب ارسطو فن الشعر، دار الثقافة، بيروت، ط2،1973م، ص ص 242-243

#### رابعا:مفهوم التداولية

### أ)- التحديد اللغوي

تتفق المعاجم العربية على أن التداولية من الجذر (دول) حيث عرفها ابن منظور (ت411ه) في لسان العرب بقوله: "و تداولنا الأمر: أخذناه بالدول، و دالت الأيام أي دارت، و الله يداولها بين الناس، و تداولته الأيدي: أخذته هذه مرة وهذه مرة، "1

في حين يرى عبد الله البستاني في المعجم الوسيط أن: تداولته الأيدي: تعاقبته أي أخذته من المرة و من مرة "2

و يرى ابن فارس في معجم مقاييس اللغة أنها من دول، و الدال و الواو واللام أصلان:أحدهما يدل على تحول شيء من مكان إلى آخر، و الآخر يدل على ضعف واسترخاء، فأما الأول فقال أهل اللغة: اندال القوم أي تحولوا من مكان لآخر، ومن هذا الباب تداول القوم الشيء بينهم، إذ صار من بعضهم إلى بعض، فالدَّولة و الدُّولة لغتان و يقال بينم الدولة في المال و الدولة في الحرب، و إنما سمي بذلك من قياس الباب لأنه أمر يتداولونه، فيتحول من هذا إلى ذلك و من ذلك إلى هذا. 3

نستنتج من كل هذه التعاريف أن مصطلح التداولية من الجذر (دول) و الدي يعني الانتقال و التحول من حال إلى حال آخر، و هذا الجذر نجده في كلام الله تعالى "وتلك الأيام نداولها بين الناس"

<sup>1</sup> ابن منظرر، السان العرب، تصحيح أمين محمد عبد الوهاب و محمد الصادق العبيدي، دار إحياء التراث العربي، ط949 م، ج4، ط444

<sup>207</sup>عبد الله البستاني الرافعي، وسيط اللغة العربية، مكتبة لبنان، طجديدة، 1990،  $^2$ 

<sup>3.</sup> ابن فارس،معجم مقاييس اللغة،مرجع سابق، ص314

### ب)- التحديد الاصطلاحي للتداولية

إن التداوليات مقاربة وجدت لبداياتها منشأ في حضن فلسفة اللغة العادية،هذا التيار الفلسفي الذي نشأ مع رواد الفلسفة و المنطق أمثال: فريج Mafrige وراسل Rassel و ستراوسن Strawsen و هؤلاء و غيرهم النين حاولوا التمهيد لتداوليات نظرية انطلاقا من فكرة المعارف و العلاقات الاجتماعية، حاولوا بناء نموذج يعتمد في دراسته أولا على شروط صدق التعابير المرتبطة بالمقام نحو بناء نظرية عامة للفعل،أبرز معالمها أوستين Austin و سور Sear ،فقد أمكن للتداولية أن تجد بوادر قيامها في تأملات بعض الباحثين الذين اهتموا منذ أمد بعيد بأثار الخطاب في المتخاطبين أمثال السوسيولوجيين و محللون و نفسانيون. أمثال السوسيولوجيين و محللون و نفسانيون. أمثال السوسيولوجيين و محللون و نفسانيون. أمثال السوسيولوجيين و محللون و نفسانيون.

يرى مسعود صحراوي في كتابه التداولية عند العلماء العرب أن التداولية يرى مسعود صحراوي في كتابه التداولية عند العلماء الأمر كذلك فإن من La Pratique هو أقرب حقل معرفي للسانيات،إذ كان الأمر كذلك فإن من المشروع البحث في صلة هذا العلم التواصلي الجديد باللسانيات و بغير اللسانيات من الحقول المعرفية الأخرى،إما لأنها قريبة منه أو لأنه يشترك معها في بعض الأسس العلمية في حين أنها تختص بدراسة المعنى كما يوصله المتكلم (أو الكاتب) و يفسره المستمع (أو القارئ)،لذا فإنها مرتبطة بتحليل ما يعنيه الناس بألفاظ منفصلة. و عبارات هذه الألفاظ منفصلة. و عبارات هذه الألفاظ منفصلة.

من خلال هذا نستنتج أن التداولية تختص بالمعنى كما يوصله المتكلم، لأن هناك عبارات نقولها و لكن لا نقصد ما نقوله، أي لا نبحث في المعنى السطحي لها، بل ما نرمي إليه شيء أعمق يتضح جليا من خلال سياق الكلام، و تحليل ما تعنيه ألفاظ الناس.

<sup>1.</sup> عبد الحافظ اسماعيل علوي، التداوليات علم استعمال اللغة، عالم الكتب الحديث، دار بدر، الأردن، ط1،1432 م، ص17

بر ١٠٠٠ رص ١٤٠١ ـ ٢٠١١ ـ ٢٠١٥م مص ١٦ . 2. مسعود صحراوي، التداولية عند علماء العرب، دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية، ط1، دار التنوير للنشر والتوزيع، الجزائر، 1429ه/2008م، ص 24

<sup>3.</sup> جورج بول، التداولية، تح : قصى عتابى، دار الأمان للنشر، الرباط، 1431ه/2010م، ص19



```
الفصل الأول:الحوار
```

المبحث الأول:أنواع الحوار و ايجابياته و سلبياته

-1- أنواع الحوار

-2- تقسيم الحوار من المنظور الشكلي

-3- تقسيم الحوار من المنظور الضمني

-4- تقسيم الحوار من المنظور الأشخاص

-5- ايجابيات الحوار

-6- سلبيات الحوار

المبحث الثاني: الحوار في القرآن الكريم و السنة النبوية

ضوابط الحوار و ادابه في القرآن و السنة

تحديد موضوع الحوار و هدفه

آداب الحوار في السنة النبوية و القرآن الكريم

سلامة اللغة و لين القول في الحوار

ترك مجال للمحاور بذكر معتدل

حسن الاستماع

أهداف الحوار و أهميته

فن المناظرة في الشعر و السياسة

التنوع الموضوعي للمناظرة في العصر العباسي

المناظرة الأدبية

الفصل الأول:-\_\_\_\_\_الحوار

# المبحث الأول:أنواع الحوار و ايجابياته وسلبياته

#### تمهيد:

يبدأ المنطق الثقافي الآمن من درجة الانفتاح على الآخر و احترام الرأي الآخر، و فتح قنوات مشتركة للحوار،أخذا و عطاء،بعيد عن التعصب و الانغلاق، وبمنأى عن الهيمنة و التسلط.

يعد الحوار من أهم الوسائل الضرورية و الفعالة التي لا بد منها في عملية التواصل لدى الأشخاص و المتحاورين، و يعتبر أفضل طريقة للتفاهم لما يحتويه من أساليب وأهداف مرجوة، فللحوار عدة أنواع،كما له ايجابيات تجعله حوار ناجح وفعال، فالحوار عنصر أساسي بين المجتمعات يصعب العيش من دونه،فاستمرار التواصل والحوار بين المجتمعات هي من أسباب الألفة و العيش ضمن المجتمعات و إن اختلفت أفكارها،لأنها ستكون قادرة على حل المشكلات بين أفرادها و احترام الرأي الآخر،و تبادل الأفكار و الموافقة.

1. عبد الله النطاوي،الحوار الثقافي في مشروع النواصل و الانتماء،الدار المصرية/اللبنانية،ط1،1426ه/،يناير 2006م،ص25

الفصل الأول: من المطلب الأول: أنواع الحوار

يمكن تقسيم الحوار من منظورات متعددة و متنوعة على النحو التالى:

### أو لا:تقسيم الحوار من منظور الشكل:

تقصد الدكتور سناء محمد سليمان من الحوار من منظور الشكل هو الحوار الهادئ ونقيضه المتشنج، فالحوار الهادئ هو الحوار الوقور و الأفضل الذي يصدر من إنسان مثقف و موسوعي و يتحلى بدرجة عالية من الأخلاق السامية، بينما الحوار المتشنج هو الحوار الانفعالي الغضوب الذي يحاول فيه الشخص فرض رأيه بالصراخ والصوت المرتفع. 1

# ثانيا:تقسيم الحوار من منظور المضمون

إذا لجأنا إلى هذا النوع من الحوارات نجد أنهما يتداخلان بعضهما مع البعض الآخر كما يلى:

أ-الحوار المتفتح و الحوار المتزمت:

الحوار المتفتح هو الذي يجري من قبل إنسان يملك صدر رحب وأفق واعي وهو واثق من نفسه و يحترم الرأي الآخر.

أما الحوار المتزمت فيزاوله شخص متعصب فكريا و متعلق بعقيدته الخاصة، لا يملك معايير و مفاهيم سوى المفاهيم المنبثقة من عقيدته و الحوار المتزمت حبله قصير ومداه ضيق و أهدافه لا تتفق مع روح العصر.

<sup>1.</sup> سناء محد سليمان، فن و أدب الحوار، عالم الكتب، القاهرة، ط1،2013م، ص71

<sup>2.</sup> المرجع نفسه، ص71

نستنتج أن تقسيم الحوار من حيث المضمون ينقسم إلى حوار متفتح و هو الذي يتميز به الانسان الواثق من نفسه ويحترم أراء الأخرين ، وهذا النوع من الحوار له ايجابيات طبعا،أما الحوار المتزمت فلا جدوى منه اذا اتصف به الانسان المحاور وهو حوار عقيم.

ب-حوار الاستزادة من المعلومات و الثقافة و حوار المهاترة و الادعاء:

عند تلقينا حوارات سياسية كانت أو فكرية أو اجتماعية نجد المتحاورين يهدفون إلى زيادة معلوماتهم و إثراء ثقافتهم و هم يقبلون على الحوار برغبة فكرية و نفسية تتم عن حب الفكر و عشق الحقيقة و العمل على استمرار التثقيف الذاتي،أما ذوي النفوس الصغيرة أو العقول الضحلة الذين يتحاورون إلا رغبة في المهاطرة أو سعيا للإدعاء فنحن جميعا نعلم أنه كلما زادت ثقافة المثقف زاد تواضعه.

# ج-حوار الحقيقة و حوار المنافع الشخصية:

هذاك جانبين في الحوار،أما الجانب الأول يسعى في حواره لبلوغ الحقيقة مهما كانت وهذا هو العلم،بينما الجانب الثاني فالمحاور يتحاور من أجل المنافع الشخصية كأن يسعى للكتابة لإشهار نفسه أو يظهر في التليفزيون من باب حب الظهور.2

نستنتج أن أي نوع من الحوار هو الوصول إلى الحقيقة أو اكتشاف جوانب بجديدة أو تقديم أفكار بناءة في المناقشة الحرة و هذا النوع لا بد أن يستند إلى احترام الأخرين، الادراك بأن الحقيقة ليست مطلقة و إنما نسبية.

2.المرجع نفسه،ص ص 23-72

<sup>1</sup> سناء محمد سليمان،مرجع سابق،ص71

الفصل الأول:----

#### د-الحوار المنتج و الحوار العقيم:

الحوار المنتج هو الحوار الهادف الذي يتناول حقيقة و يكون الهدف منها الوصول إلى حل<sup>1</sup>أما الحوار العقيم هو الذي يدور أساسا حول مشكلة زائفة أي من اقتراع شخص أو أشخاص تكون لهم مصلحة خاصة في شغل الناس في مصالحهم الحقيقية.<sup>2</sup>

نستنتج أن الحوار الهادف هو الحوار المفيد للوصول إلى الحقيقة بينما الحوار العقيم يدور حول مشكلة زائفة منعدمة.

# ثالثا:تقسيم الحوار من منظور الأشخاص

تتعدد صور الحوارات في هذا الشكل وفقا لطبيعة الأطراف الداخلة في هذا الحوار حيث يمكن حصرها في:

-1- الحوار بين العاقل و الجاهل:

فالعاقل هو الشخص الذي يتمتع بكل القدرات و المهارات العقلية، إذ يستخدم طاقات عقله في التفكير و التحليل و الاستنباط، أما الجاهل فهو فرد محروم من نعمة العلم، فشخصية العاقل و الجاهل على طرفى نقيض في السلوك و في الأهداف.

-2- الحوار بين الشباب و الشيوخ:

نجد العلماء يطرحون فكرة صراع الأجيال، لذلك يسمى هذا النوع من الحوار بصراع الأجيال، فالشباب يمثلون الحيوية و الرغبة في التجديد، بينما الشيوخ يمثلون خبرات الحياة و الرغبة في الحفاظ على مقومات الشعب و تراثه ق. فهذا صحيح

2 معمن محمود عثمان حمزة الحوار في القرآن، رسالة ماجيستر، نوقش 2005/1/2

<sup>1</sup> ينظر،سناء محد سليمان،مرجع سابق،ص 72

<sup>3.</sup> المرجع السابق، ص72

الفصل الأول:-

الشباب هم القادمون و القادرون على التجديد بينما الشيوخ يمثلون الحفاظ على التراث.

# -3- الحوار بين العام و الخاص

الحوار بين المتخصصين في مجال ما ،مثلا إذا أراد تتفيذ مشروع تتموي معين كبناء جسر فإن الادارة تكلف المهندسين المتخصصين بالحوار مع عامة الشعب لمعرفة مدى صلاحية تطبيق هذا المشروع.

#### -4- الحوار بين الحاكم و المحكومين

و هو أدق أنواع الحوار ،فالحاكم هو الذي يرغب بفرض رأيه و يتبنى المصالح الشخصية في البقاء على السلطة و الحكم أما المحكومين فيعرض أفكار متنوعة.1

نعني بهذا أن الحاكم هو السلطة العليا و هو الذي يفرض رايه، بينما المحكوم يعرض أفكار متنوعة.

<sup>1.</sup>سناء محد سليمان،مرجع سبق ذكره،ص73

القصل الأول:----

# المطلب الثاني: ايجابيات الحوار

تتجلى اخلاق الانسان وتظهر حقيقتها بالحوار لان هناك مجموعة من الخلاق تظهر وتتضح اثناء الحوار فسلامة النية او فسادها يظهر بالحوار كذلك سلامة المعتقد او فساده الى جانب عفة اللسان او بذاءته اذن للحوار عدة ايجابيات تجعله فعاليا وناجحا من بينها

ان يكون حوار متفائل في غير مبالغة (طفولية ساذجة)

- حوار متكافئ يعطي لكلا الطرفين فرصة التعبير و الابداع الحقيقي ويحترم الرأي الاخر ويعرف حتمية الخلاق في الرأي بين البشر وأدب الأخلاق وتقبله

 $^{-}$ حوار واقي يتصل ايجابيا بالحياة اليومية الواقعية وهو اتصال تفهم وتعبير  $^{-}$ 

نستنتج ان كل هذه الايجابيات تساهم في بناء حوار فعال ومتكافئ بين الطرفين في تبادل الاراء واحترام الرأي الاخر .

وأيضا من مواصفات الحوار الايجابي:

ان يكون حوار يفتح باب المحبة والتفاؤل والقليل من مساحة الخلاف² لان بالمحبة والتفاهم نتجنب الخلاف والتعصب والوقوع في امر المخالفة.

وان يكون حوار موافقة الهدف النهائي له وهو اثبات الحقيقة حيث هي لا حيث نراها بأهوائنا وهو فوق كل هذا حوار تسوده المحبة والمسؤولية والرعاية<sup>3</sup>.

وهذا صحيح لان اذا كانت هناك موافقة بين المتحاورين بدون انكار الذات فحتما يؤدي الى المحبة والتفاهم بينهما.

3. ينظر ،أسامة خيري،ملرجع سابق،ص13

\_

<sup>1.</sup>أسامة خيري،مهارات الحوار،دار الراية للنشر و التوزيع،دط،2014، 130-

<sup>2</sup> ينظر، سناء محد سليمان، ص106

الفصل الأول:-

#### \*سلبيات الحوار وعوائقه:

يتعرض الحوار شانه شان اي عمل فكري او نشاط اجتماعي لمعوقات تصادفه وسلبيات يضعها بعض المتحاورين نذكر منها:

#### -1-الحسد:

لا ينفك المناظر عن الحسد فانه تارة يغلب وتارة يغلب وتارة يحمد كلامه وتارة اخرى يحمد كلام غيره فيظن انه احسن منه كلاما واقوى نظرا فلا بد عليه ان يحسده ويحب زوال النعم عليه 1.

نستنتج ان الحسد هو من سلبيات التي تعيق الحوار بين المتحاورين الى درجة تجعل احد الطرفين يحسد غيره و يجب زوال النعمة عليه لأنه أحسن كلاما منه و هذا غير صحيح لأنه يؤدي إلى الحقد و الكراهية.

# -2- حوار المناورة (الكر و الفر):

نقصد بحوار المناورة هو أن ينشغل الطرفان أو أحدهما بالتفوق اللفظي في المناقشة عن الثمرة الحقيقية و النهائية، و هو نوع من إثبات الذات بشكل سطحي<sup>2</sup>. فهذا العائق يخلق جو من المنافسة بفرض نفسه عن الآخر وهو نوع من التكبر.

\_

<sup>1.</sup> ينظر، عباس محجوب، الحكمة و الحوار علاقة تبادلية، جدار الكتاب العالمي، عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع، ط2016، 1،2006

أسامة خيري،مرجع سابق، ص38-39

الفصل الأول:----

#### -3- الحوار العدمي التعجيزي:

فيه لا يرى طرفي الحوار السلبيات و الأخطاء، و هكذا ينتهي الحوار، إلا أنه لا فائدة منه و يترك هذا النوع من الحوار قدرا كبيرا من الإحباط لدى أحد الطرفين أوكليهما 1 .

يعين هذا أن المحاور التعجيزي هو الذي لا يرى إلا السلبيات و الأخطاء والعقبات وعادة ما ينتهى الحوار معه بدون فائدة و هذا يخلق نوع من الإحباط.

#### -4- تزكية النفس:

نقصد بها أن المحاور لا يخلو من الثناء على نفسه و القوة و الغلبة و التفوق على الأقران و الله تعلى يقول "فلا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن أتقى". 2

و هذا صحيح لأننا نجد في بعض الأحيان أن أحد المتحاورين يزكي نفسه بالتغلب والتفوق على الأقران و هذا مذموم و ليس من أداب الحوار، فالله سبحانه وتعالى نهى عن تزكية النفس.

# -5- الحوار السلطوي (اسمع و استجب):

نجد هذا النوع من الحوار سائدا على كثير من المستويات، فهناك الأب المتسلط و الأم المتسلطة، و المدرس المتسلط و المسؤول المتسلط... إلخ، و هو نوع شديد من العدوان حيث يلغي أحد الأطراف كيان الطرف الآخر، و يعتبره أدنى من أن يحاوره، بل عليه السماع للأوامر و الاستجابة لها دون ضجر أو مناقشة. 3

3 أسامة خيرى،مرجع سابق،ص39

<sup>1.</sup> أسامة خيري، مرجع سابق، ص38-38

<sup>2</sup> النجم، الآية 32

#### \_\_\_\_\_ الحوار الفصل الأول:-\_\_\_\_

نستتج أن الحوار السلطوي يؤدي إلى العداوة بين الطرفين،حيث يلغي أحدهما كيان الطرف الآخر،حيث يعد دون أن يحاوره،و أن يسمع فقط بدون مناقشة.

# -6- الحوار السطحى (لا تقرب الأعماق فتغرق):

هنا يصبح التحاور حول الأمور الجوهرية محظورا أو محاطا بمخاطر يلجاً أحد الطرفين أو كليهما إلى تسطيح الحوار طلبا للسلامة أو كنوع من الهروب من الرؤبة العميقة.

نعنى بالحوار السطحى هو أن يصبح التحاور سطحيا و ليس عميقا بين طرفين أو أحدهما،طلبا للسلامة و هروبا من من هو أعمق.

<sup>1.</sup> أسامة خيرى، المرجع السابق، ص39

القصل الأول:----

# المبحث الثاني:الحوارفي القرآن الكريم و السنة النبوية

#### تمهيد:

لقد اهتم الاسلام بموضوع الحوار مع الآخر اهتماما كبيرا، فحدد ضوابطه وبين شروطه و شرع أساليبه و أهدافه، فالقرآن الكريم و السنة النبوية الشريفة اعتنيا بالحوار عناية بالغة، و دعا إلى التجاوب بالتي هي أحسن. قال تعالى "أدع إلى سبيل ربك بالحكمة و الموعظة الحسنة و جادلهم بالتي هي أحسن، إن ربك هو أعلم بمن ظل عن سبيله و هو أعلم بالمهتدين. أ

ففي تفسيرنا لهذه الآية الكريمة هو من احتاج إلى مناظرة أو جدال فليكن بالوجه الحسن برفق و لين و حسن خطاب.<sup>2</sup>

إذن على كل هذا فديننا الحنيف يدعو إلى التوجه بالخطاب و الحوار والتواصل مع الآخرين برفق ولين و حسن نية و مخاطبة الناس بالأسلوب المناسب لهم، لا حوار تشدد وعصبية، فالحوار في القرآن الكريم و السنة النبوية الشريفة لها ضوابط و آداب لا بد للمسلم أن يأخذ بها لأنها تؤدي إلى انجاح الحوار.

1. سورة النحل، الآية 125

34

الفصل الأول: من الحوار و آدابه في القرآن الكريم و السنة النبوية:

#### أ-تحديد موضوع الحوار و هدفه:

يعتبر تحديد موضوع الحوار عاملا مهما لنجاح الحوار و تحقيق هدفه،أما افتقاد هذا الجانب يؤدي إلى فشل الحوار،وقد أشار القرآن الكريم إلى بعض تلك المواقف البشرية التي وقفت في وجه الدعوة الاسلامية بدعوة النبي صلى الله عليه وسلم،و هذا وفقا لقوله تعالى "ها أتن هؤلاء حاججتم فيما لكم به علم فلما تحاجون بما ليس لكم به علم و الله يعلم و أنتم لا تعلمون "1

نستنتج من هذه الآية الكريمة أن الذين يجادلون رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما ليس لهم به علم من أمر دينهم، فلم يجادلون ليس بهم علم من أمر دينهم، فلم يجادلون ليس بهم علم من أمر المذين البراهيم، فالله يعلم الأمور على خفائها و أنتم لا تعلمون. وقال أيضا: "إن الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان آتاهم إن في صدورهم كبر ما هم ببالغيه فاستعذ بالله إنه هو السميع البصير "2.

فهذه الآيات تنكر على هؤلاء الذين يحاورون بلا علم و حجة و ليس لديهم إحاطة بعناصر الحوار و موضوعه مما أدى إلى التكذيب و الانكار.3

# ب)- الاتفاق على أصول مرجعية:

فالحوار لا ينجح إلا إذا انطلق من مرجعية متفقة بين الطرفين،أما إذا كان الطرفين ينتميان إلى دين الاسلام فهنا ينبغي اتخاذ النصوص الشرعية على أصول مرجعية متفقة للحوار اقتضاء لقوله تعالى و ما اختلفتم فيه من شيء فحكمه إلى الله

<sup>1</sup> سورة آل عمران، الآية 66

<sup>2</sup> سورة غافر ،الآية 56

<sup>.</sup> عبد الستار ابراهيم الهيتي، حوار الذات و الأخر، ضمن سلسلة كتاب الأمة، وزارة الأوقاف و الشؤون الاسلامية، قطر، ط1445، 16/2004 ، العدد 99، ص55-56

ذلكم الله ربي عليه توكلت و إليه أنيب" ومن خلال الآية يتضح أنه إذا اختلف الطرفان في مسألة من مسائل الشريعة الاسلامية فمردها إلى الله تعالى لأنه يعلم كل شيء أو سنة نبيه، وهو ما ذهب إليه بن تيمية و هو يقول: "فإذا تتازع المسلمون في مسألة وجد رد ما تتازعوا فيه إلى الله و الرسول صلى الله عليه و سلم أي القولين ذل عليه الكتاب والسنة وجب اتباعه. 2

فهذا القول يعني أن المسلم إذا تنازع مع أخاه المسلم وجب عليهما رد ما تنازعوا فيه إلى الله تعالى و سنة نبيه صلى الله عليه و سلم.

# ج)- الانطلاق في الحوار من نقاط الاتفاق:

لا بد أن ينطلق الحوار بين الطرفين من أرضية مشتركة أولا ثم يتدرج منها إلى مواضع الخلاف لكي تتحقق الأهداف من الحوار، نأخذ مثالا و شاهدا من قولت تعالى "قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة بيننا و بينكم أن لا نعبد إلا الله، و لا نشرك به شيئا، و لا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون (64)يا أهل الكتاب لما تحاجون في ابر اهيم و ما أنزلت التوراة و الانجيل إلا من بعده أفلا تعقلون "3

فمن خلال هذه الآيات الكريمة نستنتج أن الشيخ محمد عبه يقول في تفسير هما قائلا: المعنى أننا نن و إياكم على اعتقاد أن العالم من صنه إله واحد، و التصرف فيه لإله واحد، و هو خالقه و مدبره.

تقي الدين أبو عباس أحمد المعروف بابن تيمية،الفتاوى الكبرى لابن تيمية،78/5،دار الكتب العلمية،4408، 1987م.

<sup>1.</sup> سورة الشورى، الآية 10

<sup>3</sup> سورة آل عمر إن، الآيات 64-65

الفصل الأول: - التدرج و البدء بالأهم:

التدرج في الحوار له أثر كبير في نفس المتحاورين، فالبعض قد تتشرب نفسه بفكرة معينة فيرى أنها الحق، وأن ما سواها باطل لا ينبغي الأخذ به، فعند التدرج معه في الحوار يمكن اقناعه. 1

ومما يدل على هذا الجانب دعوة الأنبياء عليهم السلام مع أقوامهم حيث بدؤوا دعوتهم بأهم القضايا ألا وهي الدعوة إلى التوحيد،قال تعالى"قال يا قوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره أفلا تتقون"<sup>2</sup>

فهذه دعوة قال بها جميع الأنبياء فالتدرج و البدء بالأهم من أنجـح أسـاليب الحوار، ويصل به المحاور إلى مراده بسهولة و مع التأكيد على هذا الأدب فقد يحتاج المحاور إلى التدرج و يتنازل مع خصمه، و يسلم له ببعض الامور تسليما مؤقتا حتى يصل الى المسالة الاهم وأيضا من نماذج هذا الاسلوب ما تبعه ابراهيم عليه السلام مع قومه ليصل بهم الى التوحيد وإبطال الشرك،قال تعالى "فلما جن عليه الليـل رأى كوكبا قال هذا ربى،فلما أفل قال لا أحب الآفلين "3.

فهذا على وجه التتزيل مع مع الخصم أي ربي-بزعمكم "فلما أفل قال لا أحب الأفلين" فبطلت عبادة الكواكب،ثم فعل مثل ذلك فلما رأى القمر و لما رأى الشمس حتى وصل ما هم عليه بالشرك.

3. سورة الأنعام، الآية 76

<sup>1.</sup> خالد بن محمد المفامسي، الحوار و تطبيقاته في التربية الاسلامية، رسالة ماجيستير في التربية الاسلامية، جامعة أم القرى، 1423ه، ص 31

<sup>2</sup> سورة الأعراف ،الآية 65

<sup>4.</sup> عمر بن عبد الله كامل، آداب الحوار و قواعد الاختلاف، الكتاب منشور على موقع وزارة الأو قاف، دط، دت، ص 19

الفصل الأول: \_\_\_\_\_\_ الحوار ، \_\_\_\_\_ العلم بموضوع الحوار :

يعد العلم بموضوع الحوار و وسائله من الأسس العلمية للحوار، لأن الجهل بالموضوع سوف يفشل عملية الحوار، فالإنسان الذي لا يملك القدرة على الاجتهاد والاستتباط والترجيح بين الأدلة لا يجوز له أن يخوض في عملية الحوار قبل أن يتعلم ادواته الذلك ذم الله تعالى هؤلاء الذين يجادلون في الله بغير علم مصداقا لقوله تعالى: "ومن الناس من يجادل في الله بغير علم و لا هدى و لا كتاب ينير (8) ألياني عطفه ليظل عن سبيل الله له في الدنيا خزي و نذيقه يوم القيامة عذاب الحريق "أيقول القرطبي في هذه الآية دليل على منع من جادل لمن لا علم له. 2

إذن لا يصح لأحد أن يتحاور مع الآخر بحجة نصرة الحق و هـو لا يملك القدرة والعلم و المطلوب للحوار، فهذا يخذل الحق ولا يمكن أن يقتنع منه الناس.

بالتالي نستنتج أن المتحاور في مسائل الشريعة الاسلامية على الطرفين العلم بموضوع الحوار، فلا يحرف دليلها و لا يعرفها و لا يعرف دليلها و لا يسندها إلى علم صحيح. 3

وهو الذي يعرفنا على السنة انبياء ه ما يرضيه من العمل و ما لا يرضيه افتعالوا بنا نتفق على اقامة هذه الاصول المتفق عليها، ورفض الشبهات التي تعرض لها. 4

2. أبو عبد الله محمد القرطبي، جامع أحكام القرآن، 108/4، تحقيق، أحمد البردوني و ابراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط82، 1384، 1964م

<sup>1</sup> سورة الحج، الآيات 8-9

<sup>3.</sup> بتصرف، سعد بن الناصر الشتري، أدب الحوار، دار الكنوز اشبيليا للنشر

والتوزيع،ط1،الرياض،1428ه/2006م،ص16

<sup>4.</sup> محد رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم، 268/3، الناشر الهيئة المصرية العامة للكتاب سنة 1990م

الفصل الأول:----

و مثال ذلك أيضا في حديث حجة الوداع"عن عبد الرحمان بن أبي بكرة،عن أبيه قال:لما كان ذلك اليوم قعد النبي صلى الله عليه و سلم على بعيره و أخذ انسان بخظامه،فقال: "أتدرون أي يوم هذا ؟قالوا:الله فرسوله أعلم.حتى ظننا أنه سيسميه سوى اسمه.فقال: "أليس بيوم النحر ؟ "فقلنا:بلى،يا رسول الله قال: "فاي شهر هذا ؟قلنا الله ورسوله أعلم.قال: "أليس بذي الحجة "قلنا:بلى،يا رسول الله،قال: "فأي بلد هذا "قلنا:الله ورسوله أعلم.حتى ظننا أنه سيسميه سوى اسمه.قال: "أليس بالبلدة ؟ "قلنا:بلى،يا رسول الله.قال: "أليس بالبلدة وأموالكم و أعراضكم عليكم حرام...الخ1

نستنتج من خلال هذا الحديث أن أسئلته صلى الله عليه و سلم واضحة الاجابة وموضع الاتفاق بين جميع السامعين، و لكن أراد أن ينقل منها إلى أمر آخر وهو بيان حرمة المسلم، فرتبها على تلك النقاط المشتركة و القضايا المتفق عليها.

 $^{1}$ صحيح مسلم، القسامة و الحاربين و القصاص و الديات، باب تغليط تحريم الدماء و الأموال،  $^{1}$ 

# الفصل الأول: - الحوار في القرآن و السنة النبوية الشريفة:

إن الحوار في الفكر الاسلامي قيم و آداب عديدة لا بد من الالتزام بها، امتثالا للأوامر الالهية الواردة بشأنها في نصوص الشريعة و نقف على بعض الآداب والأخلاق التي يجب على المحاور أن يتحلى بها، اقتضاء بكتاب الله و سنة نبيه صلى الله عليه وسلم.

و من هذه الآداب و الأخلاق ما يلى:

-1- سلامة اللغة و لين القول في الحوار:

على المحاور أن يستخدم في كلامه أسلوبا لينا مع خصصه أثناء الحوار ويسلك الأسلوب السهل بعيدا عن التشدد، وقد أشار القرآن الكريم إلى أن الأنبياء كانوا على درجة عالية من البلاغة وحسن الأسلوب في حوارهم مع أقوامهم. قال تعالى: "وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم فيظل الله من يشاء و يهدي من يشاء و هو العزيز الحكيم"1.

نستتج أن القرآن الكريم و الحديث الشريف يدعو إلى اللين في الحوار بأسلوب سهل بعيدا عن التعصب و التشدد، مع العلم أن الأنبياء كانوا على درجة عالية من البلاغة، و لكنهم ينزلون بلغتهم إلى التحاور بالين مع أقوامهم، و كذلك الحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها: أن رهطا من اليهود استأذن على النبي صلى الله عليه و سلم، فقالوا: السام عليك! فقالت عائشة إن الله رضي الله عنها: بل عليكم السام و اللعنة، فقال صلى الله عليه و سلم: يا عائشة إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله. قالت: أولم تسمع ما قالوا ؟ قال: "قات: وعليكم". 2

 $^{2}$ صحيح البخاري، كتاب الجهاد و اليسر ، باب الدعاء على المشركين،  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة ابراهيم،الأية 4

## الفصل الأول:----

فمن خلال هذا الحديث الشريف نستنتج أن النبي صلى الله عليه و سلم يدعو اللي اللين في القول و الحوار، فالبرغم من أنهم يهود و لكن حاورهم بلغة سليمة بعيدا عن التشدد.

### -2- ترك المجال للمحاور بذكر معتقده:

من المعروف أن الحوار يجري بين طرفين الذا من الطبيعي أن يتحدث كل منهما عن اعتقاده و مذهبه و أن يتحدث عن كل ما يخطر بباله من التساؤلات بحثا عن اجابته من هنا قد يقع المحاور غير المسلم في أمور كأن يذكر اسم النبي صلى الله عليه وسلم مجردا من غير تعظيم أو ماشابه ذلك، أو هو ما وقع مع النبي صلى الله عليه و سلم حين خاطبه حبر اليهودي من باسمه مجردا من النبوة :قال ثوبان:كنت قائما عند رسول الله صلى الله عليه و سلم، فجاء حبر من أحبار اليهود فقال:السلام عليك يا محمد، فدفعت و احدة كد يصرع منها، فقال لم يدفعني ؟ فقلت: ألا تقول يا رسول الله فله و سلم: "إن ما ندعوه في اسمه النبي سماه به أهله، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن اسمي محمد الذي سماني به أهله، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن اسمي محمد الذي سماني به أهله ، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن اسمي محمد الذي سماني به أهله ، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن اسمي محمد الذي سماني به أهله ، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن اسمي محمد الدي سماني به أهله ، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن اسمي محمد الدي سماني به أهله ، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن اسمي محمد الدي سماني به أهله ، قال .

ففي هذا الحديث نستنتج أن النبي صلى الله عليه و سلم ترك المجال لليهودي بذكر التساؤلات التي تخطر بباله.

## -3- حسن الاستماع للمحاور:

من أهم الآداب في الحوار هو حسن الاستماع للآخر مهما كانت عقيدت، ومما يدل على هذا هدي النبي صلى الله عليه و يلم مع صناديد قريش حتى جلس النبي إلى عتبة بن ربيعة يستمع إليه و هو يعرض على النبي صلى الله عليه و سلم

٠.

الحوار و آدابه و ضوابطه في الكتاب و السنة، ص294

<sup>252/1،</sup> الحيض، كتاب الحيض

حطاما من الدنياء ويطلب منه التخلي عن دعوته و دينه في مقابلها، يقول ابن هشام: حتى إذا فرغ عتبة و رسول الله صلى الله عليه و سلم يستمع من قال: "أقد فرغت يا أبا الوليد؟ "قال: نعم. قال "فاسمع مني ". قال: أفعل، فقال: "بسم الله الرحمان الرحيم» "1

نستنتج منهذا الحديث أن النبي صلى الله عليه و سلم تخلق بهذا الواجب ألا وهو حسن الاستماع إلى عتبة بن ربيعة، فالنبي صلى الله عليه و سلم يدعو إلى حسن الاستماع إلى المحاور و التحلي بهذا حتى لا يكون هناك سوء تفاهم و لا تشدد أو تعصب.

## -4- الصدق في المحاورة:

لا بد للمحاور أن يحرص على الصدق و الانصاف مع نفسه و مع خصمه ولا يخضع لهوى الذات....و يجب على المحاور أن ظهر الحق على لسان خصمه أن يأخذ به،و لا تأخذه العزة بالإثم و يرفض هذا الحق،و قد قال الرسول صلى الله عليه وسلم:"الكبر بطر الحق و غمط الناس"<sup>2</sup>.

نستنتج أن الشريعة توجب بنصوصها على المسلم الصدق في القول و العمل، لأنه خلق فاضل جاءت به الشريعة الاسلامية فلا بد للمسلم أن يحسن استخدامها حتى يكون حواره مثمرا و ناجحا.

## -5- الوضوح و الالتزام بالأدلة في الحوار:

من حق كل متحاور أن يطلب من الطرف الآخر الدليل الذي يؤيد رؤيت، ففى الحوار الذي دار بين الرسول صلى الله عليه و سلم و اليهود حول الحكم علي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. عبد المالك بن هشام، السيرة النبوية لابن هشام، 574/1، تحقيق: مصطفى السقا و ابر اهيم الأبياري، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى الباني، مصر، ط3751، 2،1375م

<sup>2.</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم الكبر و بيانه، 93/1

المحصن الزاني، طالبهم بالدليل على صدق دعواهم، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، أنه قال: "إن اليهود جاؤوا إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم فذكروا له أن رجلا منهم وامرأة زانيا، فقال لهم رسول الله: «ما تجدون في التوراة في شأن الرجم »فقالوا: نفضهم و يجلدون، قال عبد الله بن سلام كذبتم إن فيها الرجم، فأتوا بالتوراة فنشروها، فوضع أحدهم يده على آية الرجم، فقرأ ما قبلها و ما بعدها، فقال له عبد الله بن سلام: ارفع يدك فرفع يده فإذا فيها آية الرجم، صدقا يا محمد آية الرجم، فأمر بهما رسول الله صلى الله عليه و سلم فرجما فرأيت الرجل يخي على المرأة، يقيها الحجارة. "1

ففي هذا الحوار طالبهم الرسول صلى الله عليه و سلم بالدليل من التوراة على حكم زنا المحصن و قد بين لهم أن شريعتهم تحكم على الزاني المحصن بالزنا، ونفعهم إلى التسليم بوجود الرجم في التوراة.

فالمحاور الجيد هو الذي يختار الأدلة القوية لأن ايراد الأدلة الضعيفة و لو كشواهد مع الأدلة القوية قد تؤدي بالحوار إلى متاهات و جدال لا تتتهيء أن الاكتفاء و لو بدليل واحد صحيح قاطع خيرا من سوق عشرات الأدلة الواهية معه.

هذه جملة من الآداب و الضوابط التي استخرجناها من كتاب الله و السنة النبوية فلا بد للمسلم أن يحسن استخدامها حتى يكون حواره مثمرا و ناجحا.

2 الحوار آدابه وضوابطه في ضوء الكتاب و السنة،مرجع سبق ذكره،ص314

<sup>1.</sup> صحيح البخاري، كتاب المناقب، 206/4

الفصل الأول:----

## المطلب الثالث:أهداف الحوار و أهميته:

ما من شك أن للحوار حاجة ماسة و ضرورية في كل مجال من مجالات الحوار العامة لرجل الدعوة و طالب العلم الو السياسي و الاقتصادي و الاعلامي و هذا على المستوى الداخلي أو المحلي كذلك على المستوى الدولي، فالظروف الراهنة التي يعيشها العالم المعاصر سببها التباين في الأفكار و المواقف والاتجاهات و هي تحتاج إلى الحوار لتحقيق التعايش بين البشر، فللحوار عدة أهداف يرتكز عليها و يسعى إلى تحقيقها من بينها:

1-تعميق التفاهم بين فئات المتحاورين

2-تبادل الأفكار بين أفراد المجتمع حتى يتزود الفرد بالمعارف و الأفكار والقيم والعادات والأنماط السلوكية المختلفة والتي لا يعرفها هو وهي عند الآخرين فيجليها الحوار وتتضح الصورة جلية

3-للحوار دور فعال في نقل التراث الثقافي من جيل الـــ جيــل مــع تتشــيط المعلومات وتحديثها

 $^{1}$ . نقل التجارب من بيئة الى بيئة و الاستفادة منها تبادل الخبرات الانسانية $^{-1}$ 

وهذا يعتبر أهم هدف لأنه يؤدي إلى صلاح المجتمعات و الخير بين البشر.

و للحوار أيضا أهدافا توجيهية و فكرية كثيرة تجمل في هدفين اثنين: إثارة الأفكار الجديدة ثم تتوير الرأي العام و توجيهيه و هما هدفان يصب أولهما في الثاني تلقائيا، لا بد من الأهداف التلقائية للأفكار جديدة تتور الرأي العام بما يعينه من توجيهه و حظ اكتساب الرؤى الجديدة في قضايا حوارية يعينها.

2. محمد تطيف، الحوار و خصائص التفاعل التواصلي، دراسة تطبيقية في اللسانيات التداولية، دار افريقيا الشرق للنشر و الطبع، المغرب، دط، 1416ه/2009م، ص64-65

منصور الرفاعي عبيد، الحوار آدابه و أهدافه، مركز الكتاب للنشر، ط1، القاهرة، ص15

نستنتج من كل هذه الأهداف المتعلقة بالحوار أنها تنمي قدرات المتحاورين، والتغيير و الصلاح بين البشر، لأن الحوار يعد من الوسائل الموصلة إلى الاقناع وتعديل السلوك إلى الأحسن، كما نجد أن للحوار أيضا أهمية بالغة بين بني البشر وتكمن في:

على أن للحوار قيمة حضارية و انسانية و علينا أن نعمل و نأخذ بــه فــي حياتنا وممارستنا التربوية و الأسرية، و يجب أن تؤمن به كل الأمة، و الحوار يخلــق التفاعل الدائم بين أفرادها فلا بد أن يوصل الحوار إلى كشف الحقيقة و خاصــة إذا كانت غائبة، فهو وسيلة مهمة في بناء شخصية الأفراد، كما يخلق روح المنافسة بينهم فيحملهم على الدخول في ميادين المناقشة العلمية، و كذلك يثبت فيهم روح الجماعــة و التعاون، و يبعد عنهم الأتانية و حب الذات. 1

و تتجلى أيضا أهمية الحوار في أنه وسيلة من وسائل الاتصال الفعالة حيث يتعاون المتحاورون على معرفة الحقيقة و التوصل إليها اليكشف كل طرف منهم ما خفي على صاحبه منه و الحوار مطلب انساني و ذلك باستخدام أساليبه البناءة لإشباع حاجات الانسان للاندماج في الجماعة.2

و هذا يعتبر عاملا مهما و عنصرا أساسا في الحوار و هو الوصول إلى الحقيقة في تبادل الأفكار.

ومن الأسباب التي تؤكد أهمية الحوار و ضرورته ال تخرج من مجموعها عن أسباب ترجع إلى طبيعة البشر كما أن الظروف الاجتماعية و السياسية لها من الآثار الكبيرة في نشأة الاختلاف و الصراع بين بني البشر و هي إما ترجع إلى

•;

<sup>1</sup> سلمان خلف الله الحوار و بناء شخصية الطفل ، مكتبة العبيكان ، الرياض ، ط1،1419 م ، 1998م ، ص51

<sup>2.</sup>أسامة خيري،مرجع سبق ذكره،ص14

الفصل الأول:-\_\_\_\_ \_\_\_\_\_ الحوار

عامل نفسى أو خلقى أو فكري أو علمي $^{1}$ .لقوله تعالى و من آياته خلق السماوات و الأرض و اختلاف ألسنتكم و ألو انكم إن في ذلك  $ilde{V}$  المين  $ilde{V}$ 

و هذا صحيح فالله تعالى خلق السماوات و الأرض و خلق الناس أجمعين يختلفون في كلامهم و ألوانهم، و جعلهم يبحثون و يتناقشون و يتبادلون الأفكار والآراء وهذه سنة الله في خلقه.

نستتتج أن للحوار أهمية كبيرة بين بني البشر في التخفيف من مشاعر الكبت، وتحرير النفس من الصراعات و المشاعر العدائية، و المخاوف والقلق، فأهميته تكمن في أنه وسيلة بنائية علاجية تساعد في حل كثير من المشكلات.

<sup>1.</sup> ينظر ،سناء محد سليمان،مرجع سبق ذكره،ص67

<sup>2</sup> سورة الروم، الآية 22

الفصل الأول:----

## المبحث الثالث:فن المناظرة في الشعر و السياسة

#### تمهيد

عرف فن المناظرة عبر العصور الأدبية تطورا و رقيا استنادا إلى مدى استجابة الواقع الفكري و الثقافي في هذا الفن،الذي ما لبث ان استقل بنفسه حيث نشأت المناظرات في العصر الجاهلي،فالعرب في الجاهلية عرفوا نوعا من المناظرات يتلائم مع ظروفهم الاجتماعية،و قد كانت موضوعات هذه المناظرات نتطوي ضمن إطارين أدبي لغوي و ديني أفالأول يتعلق بالشعر و الشعراء،و يدور الحوار فيها بين العرب أنفسهم و كتب الأدب و النقد القديمة تناولت هذه المناظرات التي كانت تقوم بين شاعر و آخر في تفضيل بيت على بيت،و بين ناقدين في تفضيل شاعر على شاعر.

أما الثاني فكان يتعلق بالمعتقدات الدينية حول وجود الله و غيرها من معتقدات الديانة الابراهيمية، وكانت هذه المناظرات تدور سواء بين العرب بعضهم مع بعض أو بين العرب و غيرهم من أبناء الديانات الأخرى.

101مسين الصديق،المناظرات في الأدب العربي الاسلامي،دار نوربار،القاهرة،مصر،ط $^1$ 

لقد انتشرت في العصور العربية القديمة بعض المناظرات حيث كانت تقام المجالس و الليالي بحضور الأمراء ويتناظر الشعراء و الكتاب فيما بينهم بأمر من الملوك التي كانت أرواحهم متعطشة لشعر و ازدهرت هذه الأخيرة في العصرين الجاهلي و العباسي التي شاعت فيه المناظرات الشعرية و الأدبية سواء النثرية أو الشعرية وهي كالتالي:

## أولا:المناظرات الشعرية

عرف العصر الجاهلي العديد من ألوان المساجلات الفنية والمحاورات الأدبية، تدور معظمها بين الحبيب وحبيبته، فيصف الاثنان شدة الاشتياق ولوعة الهوى، مبثوثا في ثنايا القصائد  $^1$ ، منها المحاورة لامرئ القيس (ت-565هـــ)، في معلقته الشهيرة حينما يتحدث عن مغامراته الطائشة مع ابنة عمه "عنيزة". يقول الشاعر:  $^2$ 

ويوم دخاً لت المُخدر خدر عنيزة \*\* فقالاًت لك الويلاَت الذك مرجلي تقوُل وقد مال المُغبيط بنا معا \*\* عقرت بعيري يا امرا المُقبس فانزل فقد مال المُغبيط بنا معا \*\* عقرت بعيري من جناك المعلل فقد لما المهاسيري وأرخي زمامه \*\* ولا تحرميني من جناك المعلل

إن الشاعر هنا يحاور ابنة عمه عنيزة متجاوزا نطاق الآداب العامة، فعندما دخل عليها فجأة دعت عليه لأنها ستصبح راجلة لعقرة بعيرها وبعد أن ركب معها طلب منها أن ترخي زمام الناقة حتى V يحرم من حديثها العذبV.

<sup>1.</sup> مجد عبيد الحمزاوي، فن الحوار و المناظرة في الأدبين الفارسي و العربي في العصر الحديث، تحزركي العشماوي، مركز الاسكندرية للكتاب، ط195، م1000 العشماوي، مركز الاسكندرية للكتاب، ط195، م

<sup>2.</sup> معلقة امرؤ القيس، دار الكتب اعلمية، ط5، ص5،1

<sup>198</sup>مبيد الحمز اوي،مرجع سابق،ص198

الفصل الأول:----

فالمناظرات لم تكن مقتصرة على عصر تاريخي واحد فقط، فقد نجدها في العصر الجاهلي مثلما تحدثنا عن امرئ القيس وما دار من نقاش بينه وبين ابنة عمه عنيزة.

وفي حوار آخر ذهب الشاعر "امرئ القيس" إلى محبوبته يمشي على مهل كحباب الماء في يسر وخفة، حتى لا يشعر به أحد من أهلها الذين غلبهم النوم فقال: 1

إلا أن الشاعر أبى ورفض الخروج، بل أقسم بأغلظ الأيمان ألا يبرح مكانه حتى ولو قطعوا رأسه، وقد سرد بأسلوب قصصى حواري.

 $^{2}$ بأنها تخشى الفضيحة والعار، حيث إن العيون ما تزال ساهرة يقظة.

2. بن قلع أسماء، فن المناظرة في التراث العربي، مجلة القراءات، العدد4،2012، ص272

.

 $<sup>^{1}</sup>$ . امرؤ القِيس،الديوان،دار الكتب العلمية،ط5،دت، $^{1}$ 

الفصل الأول:-\_\_\_\_ ـ الحوار ثانيا- المناظرات في العصر الأموي:

عرف العصر الأموى فنا شعريا جديدا، تمخض عن الحياة السياسية والاجتماعية التي سادت العصر أنذاك، وهو فن النقائض الذي عرف انتشارا واسعا وتطورا ملحوظا ونبغ فيه الكثير من الشعراء كجرير والفرزدق و الأخطل.

ولقد عرف أسلوب المناقضة تطورا حتى جعل فن النقائض في العصر الأموي فنا قويا بدرجة كبيرة، فهو يجبر الشاعر الثاني أن ينقص كلام خصمه  $^{1}$ . بالاعتماد على نفس الوزن والقافية، ثم ينقض معانى القصيدة واحدا تلوى الآخر

قال أبو عبيدة كان مخرق بن شريك ضلعه مع جرير فنهاه الفرزدق مرتين فلم ينته فقال الفرزدق في ذلك: "بحر الكامل".

> و لقد نهيت مخرقا فتخرقت \*\*\* بمخرق شطن الدلاء شعور و لقد نهيتك مرتين و لم أكن \*\*\* أثنى إذا احمق ثنى مغرور حتى يداوي أهله مأمومة \*\*\* في الرأس تدبر مرة و تثور فأجابه جرير فقال: "بحر الكامل"2

سب الفرزدق من حنيفة \*\*\* إن السوابق عندها التبشير و لقد نهيتك أن تسب مخرقا \*\*\* و فراش أمك كلبتان و كير يا ليت باركم استجار مخرقا \*\*\* يوم الخريبة، و العجاج يثور

<sup>2</sup> أبو عبيدة البصري، ديوان النقائض الفرزدق و الجرير، دار صادر، بيروت-لبنان، ط1، ص343

<sup>1.</sup> عبد الرحمان عبد الحميد علي، الأدب العربي في العصر الأموي و الاسلامي، دار الكتاب الحديث، القاهرة، 1426ه/2005م، ص42

الفصل الأول:-

من هنا استطاع الجرير والفرزدق أن يبتكرا فنا جديدا، ما يكون إلا مناظرة بين الشاعرين، فالفرزدق يدافع عن قبيلة تميم وجرير يدافع عن قبيلة هذيل ، وهكذا تسير المناظرة بين الشاعرين لمدة أربعين سنة 1.

1. مجد عبيد الحمز اوي، مرجع سبق ذكره، ص192

# الفصل الأول: - المطلب الثاني: التنوع الموضوعي للمناظرة في العصر العباسي

تنوعت المناظرة في العصر العباسي ما بين السياسية و الفلسفية، مع ذلك كان يصعب بعض الأحيان فصل بعضها عن بعض تماما إذا امتزجت الفلسفية بالدينية، لأن الفلسفة عند المسلمين صدرت عن دوافع دينية بحتة و اختلطت الدينية مع السياسية بحكم تتازع الأحزاب السياسية على أحقية الإمامة و تداخلت الأدبية مع الدينية و السياسية بحكم اعتماد بعض المناظرات على الترسل.

و من هنا نجد موضوعات المناظرة في العصر العباسي الأول كالتالي:

### -1- المناظرات السياسية

الإمامة و السياسة من الموضوعات التي عني بها الفكر العربي الاسلامي عناية خاصة منذ بواكيره الأولى و بقيت فكرة الإمامة و هي فكرة دينية سياسية مثال الخلاف و الصراع الفكري و إعمال النظر العقلي بين المسلمين.

نستنتج أن المناظرات السياسية اشتهرت بمسائة الخلافة و الإمامة أو الحكم، بحكم اختلاطها بالدينية و أصبحت مثل الصراع الفكري بين المسلمين، لم تتوقف في أي وقت من الأوقات و أشد الجدل في السياسة ما كان بين العلويين و العباسيين، خصوصا في أول أيام الدولة العباسية و قد رأى العلويون أنهم أحق بالخلافة من أبناء عمومهم آل عباس، فكان بين الفريقين مناظرات في هذا الشأن، كان أشهرها مناظرة الخليفة المنصور محمد عبد الله المعروف بمحمد النفس الزكية الذي خرج عن طاعة الخليفة قد كان يشكل خطرا على الدولة العباسية، اذى رأى المنصور القضاء عليه ضرورة حتمية لسلامة الدولة.

القصل الأول:-\_\_\_\_ \_\_\_\_\_ الحو إر

وكمرحلة أولى لجأ إلى مواجهته باللسان ليبرر من خلال مناظرته له الدافع من ذلك فصدرت الرسالة الأولى من قبل الخليفة و هي تحمل ضمنيا دعوة الخصـم  $^{1}$ الي المناظرة.

ثم انعدم تكافؤ الأطراف المتناظرة،برر عدم حضور محمد النفس الزكية أمام الخليفة، فأحدها الخليفة يمتلك السلطة و النفوذ و الآخر منشق على الخلافة العباسية ولذا جرى الحوار بينهم بالتراسل 2و المناظرات في شأن العلوبين استمرت طيلة العصر العباسي الأول و استمر العلويون بالتمسك بحقهم في الخلافة من ذلك مناظرة الخليفة المهدي لأحد رجاله:

قال المهدي:ما ينبغي أن تقلد الحكم بين المسلمين.قال:ولم؟،قال:لخلافك علي الجماعة و قولك بالإمامة قال: "و ما قولك بخلافك على الجماعة ؟فعن الجماعة أخذت ديني فكيف أخالفهم وهم اصل ديني ،وما قولك ."وقولك بالإمامة"فما أعرف إلا كتاب الله و سنة رسوله صلى الله عليه و سلم.

و أما قولك "لا يقلد الحكم بين المسلمين" فهذا شيء أنتم فعلتموه فإن كان خطأ فاستغفروا الله منه.و إن كان صوابا فأمسكوا عليه.قال:ما تقول في على بن أبي طالب. فقال: ما قال جدك العباس و عبد الله. قال: وما قال فيه: قال: فأما العباس فمات وعلى عنده أفضل الصحابة، وأما عبد الله فكان في حروبه راسا متعبا، وقائدا مطاعا، فلو كانت إمامته على الجور كان أول من يقعد عنها لعلمه بدين الله و فقهه في أحكامه.

2 ابن كثير ،البداية و النهاية،تحقيق : عبد الله

<sup>1.</sup> ينظر ، الينا خور رشيد، مرجع سابق، ص40

## الفصل الأول:----

حيث جرت مناظرات اعتمدت على الحوار المباشر بين الطرفين على الرغم من أنها وقعت مع من يعارض الحكم من بين العباس، إلا أن الثورات التي أثارها المعارضون في عهد الخليفة المنصور خمدت، ولم يعد العلويون يشكلون خطرا على حكم بني العباس فكان إيثار الحجة و التناظر بدلا من قوة السلاح 1.

### -2- المناظرات الفلسفية

ارتبطت الفلسفة بالدين ارتباطا وثيقا لدى العرب في القرون الثلاثة الهجرية ويعد علم الكلام البداية الحقيقية عند المسلمين حيث غزى الإسلام تيارات فكرية عديدة كان من شانها ان تهدمه لولا ان علماء الإسلام تصدوا لها وناظروا اصحاب مناظرات عقلية.

قال احمد مصطفى امين وكانت المناظرات بين علماء الكلام وغيرهم دافعا قويا لتعليم الفلسفة اذ راو اخصومهم يتعلمون الفلسفة ويستمدون نظرياتهم في مناظراتهم فكان لابد من مجاراتهم في ذلك حتى يدحضوا خصومهم. وهذا يفسر تشابه بعض المناظرات الدينية والفلسفية بطبيعة الموضوعات والاطراف المتحاورة حتى في استراتيجية الحجاج وطرقه فعذان النوعان من المناظرات يتناولان مسائل تتعلق بالخالق والكون بعضها بين المسلمين انفسهم وبعضها الاخر وقع بين المسلمين وغيرهم من اصحاب الديانات السماوية الاخرى. 3

<sup>2</sup>. أحمد مصطفى أمين،المناظرات في الأدب العربي الى نهاية القرن الرابع هجري،المكتبة الاز هرية للتراث،القاهرة،1995،ص175

<sup>1.</sup>خور رشيد،*ص*45

<sup>3.</sup> لينا خوري رشيد،مرجع سابق،ص34

القصل الأول:----

وأول الفرق التي اطلقت على الفلسفة اليونانية المعتزلة حيث بحثوا في موضوعاتها الفلسفية كالحركة والسكون والجوهر والعرض والوجود والمعدوم والجزاء الذي لا يتجزأ.

ومن اشهر من بحث في الفلسفة منهم ابو الهذيل العلاف الذي اقتبس مسائل كثير من الفلسفة اليونانية الطبيعة والالهية وربما كان أول من أثارها في الإسلام وتبعه الناس ينظرون فيها ويوسعونها ويبدون فيها أرائهم المختلفة فقد تكلم في الجوهر والسكون وفي علة الخلق وفي حواس الإنسان وإدراكه وإدارته وغير ذلك.

نستنتج ان شيخ المعتزلة ابو الهذيل العلاف هو اشهر من بحث في الفلسفة واقتبس مسائل كثيرة من الفلسفة اليونانية فقد تكلم وبحث في السكون والجوهر حواس الانسان وغيرها.

و من المناظرات الفلسفية للمسلمين و غيرهم من أصحاب العقائد نجد مناظرة أبي هذيل العلاف، وصالح بن عبد الله القدوس الثنوي. إذ مات له ولد فمضى إليه أبو الهذيل و رآه أبو الهذيل محترقا فقال له أبو الهذيل: «لا أعرف لجزعك عليه وجهاً، إذ كان الناس عندك كالزرع». فقال صالح: يا أبا الهذيل، إنّما أجزع عليه لأنّه لم يقرأ كتاب «الشكوك». فقال: ما هذا الكتاب يا صالح؟ قال: هو كتاب قد وضعته، من قرأه يشك فيما كان حتى يتوهم أنّه لم يكن، ويشك فيما لم يكن حتى يتوهم أنّه قد كان. فقال له أبو الهذيل: فشك أنت في موت ابنك، واعمل على أنّه لم يمت وإن كان قد مات، وشك أيضاً في قراءته كتاب «الشكوك» وإن كان لم يقرأه». 3

2. أحمد أمين، ضحى الاسلام، مكتبة النهضة المصرية، ط2، القاهرة، 1979، ج3، ص103

3 ابن نباتة، صرح العيون في شرح رسالة ابن زيدون، تج: مجد ابو الفضل، دار الفكر العربي، دط، القاهرة

أ. زهدي جار الله، المعتزلة، الاهلية للنشر و التوزيع، ط1، بيروت، 1974، ص5

القصل الأول:----

نستنتج من هذه المناظرة أنه أدى اعتماد المسلمين على المنطق أثناء مناظراتهم للمخالفين للدين الاسلامي إلى صياغة قضايا العقيدة الاسلامية صياغة عقلية.

نستنتج مما سبق ذكره ان الموضوعات المناظرة في العصر العباسي تنوعت وتعددت منها الدينية والسياسية والفلسفية فكانت المناظرات السياسية قائمة على مسالة الخلافة والإمامة والحكم واشد الجدال بين العلويين بأحقيتهم في الخلافة مع ال العباس اما المناظرات الفلسفية ارتبطت ارتباطا وثيقا بعلم الكلام اذا يعد البداية الحقيقية عند المسلمين ومن اشهر من بحث في الفلسفة نجد الشيخ المعتزلة ابو الهذيل العباس الذي تكلم في الجوهر والعرض والسكون ومن المناظرات الفلسفية للمسلمين مع غيرهم وهي التي دارت بين ابي الهذيل العلاف وصالح بن عبد القدوس الثنوى.

الفصل الأول: - الحوار المناظر ات الأدبية:

كانت هناك مناظرات متنوعة تدور في مجالس الخلفاء، ومن بينها المناظرة التي تدور بين بديع الزمان الهمذاني وأبي بكر الخوارزمي. فقد قام الأدباء والشعراء بإنشاء مناظرات خيالية، مثل مناظرة بين الخريف والشتاء للجاحظ، أو بين السيف والقلم لابن الوردي... وغيرها.

#### - المناظرات النحوية:

كان الخليل بن أحمد أول أستاذ ذاعت شهرته في علم النحو، وعلى يده تتلمذ سيبويه، وبدأت المناظرات النحوية في القرن الثاني للهجرة، وربما أشهرها تلك التي جرت بين سيبويه والكسائي.

وكان الخلفاء يمنحون العلماء المتفوقين مكفآت، بالإضافة إلى أن المتناظرين كانوا على دراية بآداب المجالس وما ينبغي أن يراعي في حضرته الخاصةوالعامة. 2

و الآن سنعطي بعض الأمثلة على المناظرات في مختلف المواضيع:

# أ- المناظرة الأولى:

حكى أن النظام جاء به أبوه وهو حديث إلى الخليل بن أحمد ليعلمه: فقال له الخليل يوما يمتحنه وفي يده قدح زجاج: يا بني صف لي هذه الزجاجة، فقال: أبمدح أم بذم؟ قال بمدح قال: نعم، تريك القذى، ولا تقبل الأذى، ولا تستر ما وراءها، قال: فذمها، فقال: سريع كسرها، بطيء جبرها، قال: فصف هذه النخلة، وأومأ إلى نخلة في داره، فقال: أبمدح أم ذم؟ قال: بمدح، قال: هي حلو مجتناها، باسق منتهاها،

3. الجاحظ، الحيوان، تح: عبد السلام محد هارون، ج4، ط2، ص476

<sup>1.</sup> أحمد أمين مصطفى، المناظرات في الأدب العربي، مكتبة الأز هرية للتراث، 1995، دط، ص42

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه،ص 43

# الفصل الأول:-

فاخر أعلاها، قال: فذمها، قال: هي صعبة المرتقى، بعيدة المجتنى، محفوفة بالأذى، فقال الخليل: نحن إلى التعلم منك أحوج، قال الشريف المرتضى بعد نقل هذه القصة وهذه بلاغة من النظام حسنة، لأن البلاغة هي وصف الشيء ذما أو مدحا بأقصى ما يقال فيه. 1

فلم يصعب على النظام وهو بعد صغير في طور الصبا يتعلم أن يجيد الحديث وأن يجيب سائله بما يقنعه، فلما كبر ازدادت خبرته واشتهر ببلاغته وفصاحته.

# ب- المناظرة الثانية:<sup>2</sup>

قال أبو هذيل لمجوسي: ما تقول في النار؟ قال: بنت الله: قال: فالبقر؟ قال: مما فقر ملائكة الله تعالى، قال: فالماء، قال: نور الله، قال: فالجوع والعطش؟ قال: هما فقر الشيطان وفاقته، قال: فمن يحمل الأرض؟ قال: بهمن الملك، قال: بئسا عملتم، أخذتم الملائكة ذبحتموها ثم غسلتموها بنور الله ثم شويتموها ببنت الله ثم دفعتموها إلى فقر الشيطان وفاقته، ثم سلختموها على بهمن الملك فانقطع الماجوسي وخجل من نفسه.

2. الجاحظ، الحيوان، مرجع سابق، ص 476

<sup>1.</sup> محمد عبيد، مرجع سبق ذكره، ص192

الفصل الأول:-\_\_\_\_\_الحوار

#### 2- المناظرات الدينية

هناك نظريات عديدة جرت حولها المناظرات واهم هذه المناظرات مناظرة خلق القرأن وهي اول مناظرة سياسية دينية وقد اشتهرت المناظرات حول الخلافة او الحكم ولم تتوقف في أي وقت من الاوقات وكانت هناك صراعات اخرى دارت حولها المناظرات من بينها الصراع بين الشعوبيين والعرب ضلال الدولة العباسية صار العجم عامة وللفرس بصورة خاصة مكانة عالية واحتلوا في دولة مناصب سامية وبدأو يتعالون على العرب ويحتقرونهم ورد العرب عليهم افتراءتهم 1.

وهناك المناظرات الدينية البحتة كانت تتشط بين مختلف المذاهب الكلامية والعقائدية مثل أصحاب الملل أو بين النحل أو بين المسلمين وأنفسهم أو بين أصحاب سائر المعتقدات .

# - نظرية خلق القرآن:

وشاع في عصر المأمون مجموعة من المناظرات شغلت بال المفكرين والعلماء آنذاك وهي ما تعرف بــ: "نظرية خلق القرآن" فقد دارت حولها تساؤلات ونقاشات كثيرة. يقول ابن الأثير في تاريخه عن هشام بن عبد الملك: إن جعد بن درهم قد أظهر مقالته بخلق القرآن أيام هشام، فأخذه وأرسله إلى خالد القسري، وهو أمير العراق وأمره بقتله، فحبسه خالد ولم يقتله، فبلغ الخبر هشاما، فكتب إلى خالد يلومه ويعزم عليه أن يقتله، فأخرجه خالد من الحبس في وثاقه، فلما صلى العيد يوم الأضحى قال في آخر خطبته: انصر فوا وضحوا يقبل الله منكم، فأني أريد أن أضحى اليوم بالجعد بن درهم، قانه يقول: ما كلم الله موسى، ولا اتخذ إبر اهيم خليل أضحى اليوم بالجعد بن درهم، قانه يقول: ما كلم الله موسى، ولا اتخذ إبر اهيم خليل

2014، ص 114

<sup>192،</sup> عبيد الحمزاوي، فن الحوار و المناظرة، دار النفائس، ط1، دت، ص192

<sup>2</sup> احمد فريد الرفاعي، الكتاب عصر المأمون، مؤسسة هنداوي للتعليم و الثقافة، جمهورية مصر العربية، ص 377 . مجلة جامعة بخت الرضا العلمية، المناظرات الادبية في العصر العباسي الاول، العدد 12، سبتمبر

تعالى الله عما يقول الجعد علوا كبيرا، ثم نزل وذبحه، ويقول ابن أثير في حياة مروان بن محمد: إن سبب تسميته بالجعد ذهابه مذهب الجعد بن درهم في القول بخلق القرآن، والقدر وغير ذلك.

ومن هذا تعلم أن القول بخلق القرآن بدعة نبتت في العصر الأموي، ثم لم تجد الجو الذي تتمو فيه وتترعرع حتى كان عصر المأمون فوجد شخصيته العالم، ومن نفوذه العظيم ونفوذ علمائه خير متعمد لنمائها، حريص على نصرتها شديد اليد بالبطش على مخالفيها.<sup>2</sup>

ولعلنا نتساءل لم وجد القول بخلق القرآن من المأمون الصدر الرحب والعامل على نصرته 3.

فكان يعتقد أن القرآن وإن كان وحيا إلا أنه مخلوق بدلا من العقيدة التي كانت لا تتازع، وهي أن القرآن أزلي غير مخلوق، وأعلن المأمون أن عليا أشرف خلق الله بعد النبي، وبدأ أيضا يلقن الناس أنه يوجد مصادر أخرى غير القرآن والحديث يمكن الاسترشاد بها في مسائل الدين.

# 3/ نماذج المناظرات الأدبية في فن المناظرات

وفي مجال الحكم على الشعراء وبيان أقدارهم ما قاله أحمد بن القاسم: "كنت أنا و عبد الله بن طاهر عند المأمون و هو مستلق على قفاه، فقال لعبد الله: يا أبا العباس، من أشعر الناس في زماننا؟ فقال: أمير المؤمنين أعرف بهذا مني، قال: قل على كل حال، قال: الذي يقول: 5

3. مجلة جامعة بخت الرضا العلمية، المناظرات الادبية، مرجع سابق، ص377

<sup>1،</sup> احمد فريد الرفاعي، كتاب عصر المأمون، ص377

<sup>2.</sup> المرجع نفسه، ص378

<sup>4.</sup> المرجع نفسه، ص377

<sup>5</sup> المرجع نفسه، ص378

القصل الأول:----

أيا قبر معن أنت ولل عفرة \*\*\* من الأرض خطت للمكارم مضجعا

قال أحمد: فقلت أشعر هم الذي يقول:

أشبهت أعدائي فصرت ُ أحبهم \*\*\* إذ كان حظي منك حظي منهم فقال المأمون أين أنتما من قول أبي نواس:

يا شقيق النفْس من حك سم \*\*\* نمت عن لا يلي، ولسم أذ م

فهذه المناظرة تبدي عن أهمية الذوق الأدبي الخاص في الحكم على النص الشعري، فالشعر بعيدا عن المعايير النقدية التي خطها النقاد تأثيره في النفوس. ونلاحظ أن التذوق الأدبي أخذ مجراه الواسع في العصر العباسي، وبدأ أثره واضحا عند ما أخذ يعتمد على الأسباب التي تدفع الأديب أو الناقد إلى الاستحسان والإعجاب أو الاستياء والنفور، ومن غير شك أن الاتجاه إلى التعليل خليق بذاته أن يسوق إلى التمييز والتقدير والمراجعة والتحديد ليصبح الحس وسيلة إلى الحكم. 1

<sup>1.</sup> مجلة جامعة بخت الرضا العلمية، المناظرات الأدبية، مرجع سبق ذكره، ص378



المبحث الأول:في وصف الكتاب و منهجه

-1- وصف الكتاب

-2- هيكل الكتاب

-3- وظائف التواصل في الامتاع و المؤانسة-الليلة السادسة-

-4- الاستلزام الحواري

\*مبدأ التعاون

\*مبدأ التأدب

\*مبدأ التصديق

-5- الحجاج البلاغي في الامتاع و المؤانسة

-6- البعد التداولي الحجاجي من خلال أفعال الكلام

\*الأفعال الخبرية

\*الأفعال الأدائية

تمهيد

يعد كتاب الامتاع و المؤانسة من أشهر الكتب التي ألفها التوحيدي، أ، وقد حرره عقب الإنتهاء من مسامراته مع الوزير أبي عبد الله العارض المعروف بابن سعدان وزير صمام الدولة البويهي، ووافي صديقه أبا الوفاء المهندس، تباعا بما دار بينه وبين الوزير طيلة سبع وثلاثين ليلة سامره فيها، بناء على طلبه، و نحن سنقوم بمعالجته من خلال أسلوبه في الكتاب و أبرز أرائه الفلسفية التي تطرق لها، متتبعين فيه الحوارات و المناظرات التي زينت لياليه و ما التداولات التي قامت عليها.

<sup>5.</sup> حسن السندوبي، أبو حيان التوحيدي، ط1، دار المعارف، تونس، 1991، ص $^{1}$ 

# المبحث الأول:في وصف الكتاب و ما هو منهج أبي حيان فيه

إن الامتاع و المؤانسة مؤنس ممتع كما سماه، يلقي أضواء ساطعة عرى العراق في النصف الثاني من القرن الرابع – في العصر البويهي – و هو عصر موصوف بالظلام أفإنه يعرض الكثير من الشؤون الاجتماعية في ثنايا حديثه فيصف الأمراء والوزراء و مجالسهم و محاسنهم و مساويهم و يصف العلماء و يحلل شخصياتهم وما كان يدور في مجالسهم من حديث و جدال.

 $_{1}^{1}$ حسن السندوبي، المرجع السابق، ص $_{1}^{1}$ 

# الفصل الثاني: \_\_\_\_\_مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة المطلب الأول: وصف الكتاب

## أو لا:العنوان

يزاوج أبو حيان التوحيدي عنوان كتابه بين "الإمتاع" و "المؤانسة". وهو ثنائي العنوان، ولهذا العنوان مدلولها على نفس المؤلف، وذلك لتؤنس التوحيدي من العزلة التي عاشها وحيداً، فأراد لكتبه ألا تبقى وحيدة مثل حاله حتى وفاته. أولو نظرنا للعنوان من نظرة معجمية، فالإمتاع من: متع الرجل ومتعنى بمعنى جاد وظرف.

وقيل كل ما جاء فقد متع وهو ماتع، والماتع من كل شيء البالغ في الجودة الغاية في بابه. <sup>2</sup> أما المؤانسة، فهي خلاف الوحشة، والأنس، والإنسُ للطمأنينة. وفي بعض الكلام: إذا جاء الليل استأنس كلُّ وحشى، واستوحش كل إنسى. <sup>3</sup>

ومن خلال تلك المعاني للعنوان، دار الكتاب ضمن المتعة والأنس، وجلب المتعة و إبعاد الوحشة.

وبعد عتبة الكتاب ننتقل إلى متن الكتاب ومادته.

# ثانيا:منهج أبو حيان في كتابه

## -1- قصة التأليف

لقد أورد أبو حيان التوحيدي في مقدمة كتابه الامتاع و المؤانسة الأسباب التي حملته على تأليفه، فهو قد كتبه لصديقه أبو الوفاء المهندس (ت388ه) و هـو الـذي أوصله إلى مجلس ابن سعدان (ت375) كما ذكرنا سالفا.

<sup>1.</sup> محجد السامر ائي، أبو حيان التوحيدي-إنسانا و أديبا-، ط1، الأوائل للنشر، دمشق، 2002، ص79

<sup>2.</sup> ابن منظور ، لسان العرب، دار صادر ، ج5، ص432 ، مادة (متع)

<sup>3.</sup> المصدر نفسه، ج1، ص112-113، مادة (أنس)

<sup>4.</sup> أبو حيان التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، تح : هجد أمين و أحمد الزين، المكتبة العصرية، لبنان، المقدمة

و غفل التوحيدي أن يطلع أبا الوفاء على مضمون تلك المسامرات، فكان فعل هذا الاخير سريعا و عنيفا، إذ أخذ في معاتبة أبي حيان عتابا شديدا و ذكره بفضل أياديه عليه، وخاصة منها التوسط له عند الوزير ابن سعدان الذي أحسن قبوله، وهدده بقطع النعمة عنه إن هو لم يطلعه على كل ما دار بينه و بين الوزير من أحاديث فقال: "إنك جهلت أن من قدر على وصولك قدر على فصولك، و أن من صعد بك حين أراد أن ينزل بك إذا شاء منك "أ، و قال أيضا: "و هذا فراق بيني و بينك، و آخر كلامي معك و فاتحة يأسي منك...ثم استدرك إلا أن تطلعني طلع جميع تحاورتما و تجاذبتما هدب الحديث عليه "

و سرعان ما أجاب التوحيد صديقه أبا الوفاء المهندس في اعتذار طويل عن هذه الغفلة،بل في تذلل كبير و طاعة عمياء لطلب أبي الوفاء،فخاطبه قائلا: "أنا سامع مطيع وخادم شكور، لا أشتري سخطك بكل صفراء و بيضاء في دنيا،و لا أنفر من التزام الذنب و الاعتراف بالتقصير، و مثلي يهفو و يجمح، و مثلك يعفو و يصفح.

و قد رضي التوحيدي أن ينقل لصديقه كل ما جرى بمجلس الوزير ابن سعدان واستمهله مدة حتى يتمكن من جمعه و ارساله إليه، و هكذا فعل.

و نستطيع القول بأن لو لا تهديد أبا الوفاء لأبي حيان التوحيدي لما استطعنا أن نتفرد بهذه المسامرات الثرية لغويا و قد خدمت الأدب من عدة نواحي فلسفيا وبلاغيا ونحويا....

4،1996 و ديب،المجلسيات و المقاميات و الأدب العجائبي،فصول،العدد $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه

<sup>3.</sup> محد رجب السامر ائى،أبو حيان التوحيدي،مرجع سبق ذكره، ص80

فالكتاب هو وليد التهديدات من ناحية الخوف ومن أخرى وقد ملك فيه ابو حيان عامل حريته الفكرية و الأسلوبية  $^{1}$  ونلمس بعض القضايا اللسانية اللغوية ابتداء من رسالة ابى الوفاء التهديدية التجديدية في الان ذاته اذ نجد علم البلاغة وعلم الاسلوب الى جانب الفكر الغوي والنفسى يحاذيهما علم المصطلح وفق الخطاب وغيره مما نستشفه من هذه المقتطفات (واتق الحذف المخل بالمعنى والإلحاق المتصل بالهذر و احذر تزينه بما يشينه وتكثيره بما يقلله عما لا يستغنى عنه ...فلعل هذه المتقافة تبقى وتروى ويكون في ذلك حسن الذكرى ولا تومئ الى ما يكون الافصاح عنه احلى في السمع وأعذب في النفس واعلق بالأب ولا تصفح عما تكون الكناية عنه استر العيب انفى للريب) فإن الكلام صلف تياه لا يستجيب لكل إنسان و لا يصحب كل لسان ...ومادته (اي الكلام)من العقل ،و العقل سريع الحؤول حقي الخداع ،و طريقه على الوهم ،و الوهم شديد السيلان ومجر إه على اللسان ،و اللسان كثير الطغيان ؛وهو مركب من اللفظ اللغوي والصوغ الطباعي ،والتأليف الصناعي والاستعمال الصناعي، ومستملاه من الحجا ،ودريه بالتميز ، ونسجه بالرقة ، ولا تعشق اللفظ دون المعنى ولا تهوى المعنى دون اللفظ ، وكفى من اصحاب البلاغة و الإنشاء في جانب ، فإن صناعتهم يغتفر فيها أشياء يؤاخذها غيرهم ، وليست <sup>3</sup>.منهم

### هيكل الكتابة ومواضعه:

قسم ابو حيان كتابة الامتاع و المؤانسة من حيث الزمن إلى ليال فكان يدون في كل ليلة مادار بينه و بين الوزير على طريقة :(أن الوزير يقترح موضوع المسامرة ، وربما اثارت إجابة أبي حيان التوحدي تساؤ لات أخرى لدى الوزير ، بن

<sup>1.</sup> محد السامر ائي،مرجع سابق،ص6

<sup>2</sup> حسن السندوبي،مرجع سابق،ص7

<sup>3.</sup> ابو حيان التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، المقدمة،

سعدان ، فيطرحها مباشرة أو يسأل ابا حيان أن يستكمل حديث السمر برسالة يدونها في نفس الغرض لمزيد الفائدة و التوسع ، وتقييد للعلم بالكتابة  $)^1$ .

و إذا انتهى المجلس في اخر الليل طلب الوزير من ابي حيان أن يختم حديثه بطرفة أو نادرة أو بيت رقيق فيقول: هات ملحة الوداع.

و يتكون الكتاب من الناحية الشكلية الهيكلية في ثلاث أجزاء مجموعة في مجلد واحد، اعتمدنا على نسخة دار المعرفة (بيروت / لبنان ) والتي اعتمدت بدورها على نص الطبعة الأولى التي أصدرها أحمد أمين .

ويمكننا توزيع الليالي على فصول الكتاب في الجدول التالي:

| الجزء الثالث       | الجزء اثاني         | الجزء الأول            | ليالي الكتابة    |
|--------------------|---------------------|------------------------|------------------|
|                    |                     |                        | المسمرات 40 ليلة |
| من اللية 29 إلى 40 | من اللية 17 إلــى   | من اليلة الأولى (1)الى | تحديدها          |
|                    | 28                  | 16                     |                  |
| 12 ليلة            | 12 ليلة             | 16 ليلة                | مجموعها          |
| من ص 261 إلى 388   | من ص 142 إلى<br>244 | من ص 17 إلى 137        | صفحاتها          |

<sup>1.</sup> ابو حيان التوحيدي، الامتاع و المؤانسة بين سلطة الخطاب و قصدية الكتابة، ج4، مقارنة تداولية، دار قرطبة، الجزائر، ط1،2004 مص11

أما عن موضوعات الكتاب ومضامينه فلا يخضع حديث الليالي اترتيب واضح المعالم أو التبويب منظم، وإنما تتساب لخواطر العقل وشجون الحديث وتتتوع هذه المواضيع تتوعا شاملا يصور مختلف وجوه الثقافة العربية الإسلامية حينئذ (القرن الرابع الهجري) ويعبر عن اهتمامات الناس ومشاغلهم الفكرية ويمكن أن نحدد أهم المواضع المقترحة و المطروحة في الكتاب إجمالا بالعناصر التالية:

1\_ نقد المعاصرين من الفلاسفة و المفكرين و الأدباء و المتكلمين

2\_ البحث في طبائع الحيوان

3\_بين الفلسفة و الشريعة

4\_مختارات من جوامع الكلام و الأحاديث الفصيحة

5\_ المفاضلة بين الشعر (النظم) و النثر

6\_ المفاضلة بين الحساب و البلاغة

7\_ أحوال المتكلمين في أقوالهم و شكوكهم

8\_الحديث خصائص الأمم

 $^{1}$  المفاضلة بين العرب و العجم  $^{1}$ 

وغيرها من المواضيع التي تعكس طبيعة الثقافة الشمولية التي وسمت مؤلفات ذلك العصر ، وهي ثقافة التي حددها الجاحظ بقوله " الأخذ من الكل بطرف ".

فوزي سعد عيسى و فوزي محجد امين، في الأدب العربي من القرن 4 متى 7ه، دار المعرفة الجامعية، السويس، 2007، 0

الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة وبهذا الثراء يكون كتاب الإمتاع و المؤانسة صورة جلية لما ينبغي أن تكون عليه المنصفات النثرية في عصر التوحيدي .

وقد أكدت النقاد و الدارسون القدامى على هذه النزعة الشمولية التي ميزت الكتاب ، واعترها شهادة على سعة علم الحساب واتساع دائرة معارفه يقول صلاح عبد الصبور « وكتب ابي حيان معظمها شبيه باليوميات ،وفيها كثير من أدب الاعتراف وكتابه الرائع الإمتاع و المؤانسة هو ثمرة أربعين ليلة من السهر كان فيها ابو حيان ينادم أحد وزراء عصره ويفيده علم الأدب و مذاهب الفكر  $^1$ 

1. صلاح عبد الصبور ،نبض الفكر القراءات في الفن و الأدب،تقديم عز الدين اسماعيل،دار المريخ للنشر ،الرياض،ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر،1982، 100-108

# الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة المطلب 02 : وظائف التواصل في الامتناع و المؤانسة

لقد ارتبط مفهوميه الوظيفية بمفهوم البنية ، واتخذت تسميات عدة فهي عند الشكلانيين الحوافز ولها تقسيمات ولها تقسيمات وأنواع تعد مراكز توجه السرد غاياته،ورأى تودوروف ان الوظائف تخلق البنية، واعتمد بعض الباحثين على وظيفة اللغة في تجديد الأدبية ،من خلال المقارنة بين حكم اللغة في خطاب العادي،وحكمها في الخطاب الأدبي ،فوظيفتها في الخطاب العادي إبلاغية أساسا ، وفي الخطاب الأدبي إبلاغية جمالية ، وارتبطت وظيفة اللغة عند جاكسون بعناصر التواصل، وحددت الشعرية ذلك الفرع من اللسانيات الذي يعالج الوظيفية الشريعة في علاقاتها مع الوظائف الأخرى للغة 1.

وإذ نجترح هذه المفاهيم في ضوء التحليل السردي لليلة السادسة في (الامتتاع والمؤانسة) محالة لبلورة مفهوم الوظيفية ، فإننا نستعين معطيات نظرية التواصل كإحدى الركائز المنهجية في التحليل ولكن نقدم فكرة هذه الوظائف ، كان من الضروري تقديم صورة مختصرة عن العوامل المكونة لكل سيرورة لسانية ولك فعل تواصلي لفظي، إن المرسل يوجه رسالة إلى المرسل إليه ، ولكي تكون الرسالة فاعلة، فإنها تقتضي سيلقا تحيل عليه ، ويقتضي سننا مشتركة كليا أو جزئيا بين المرسل والمرسل إليه .

وإن كان ثمة ميل إلى تغليب وجهة نظر ما ، وتكثيف لكيفية ادارة ، القضايا الشائعة الكبرى في المحاورة ،من حيث ترتيب الأفكار ، وتخطيط الحوار وصياغة الأسئلة والإجابات ،و إحكام التعبير عن وجهة النظر الخاصة 2 .

<sup>1.</sup> رومان جاكبسون، قضايا الشعرية، ترجمة: محمد الولي و مباركحنون، دار توبقال، الدار البيضاء، ط1،1988، ص29 منبق، ط2، شوقى ضيف، العباسي الثاني، مرجع سابق، ص99

وتتجلى هذا عدة وظائف ضمنية وعاها التوحيد في سرده منها: الوظيفية السردية ، فالدور الأساسي الذي يمارسه الراوي يبدو في أدائه هذه الوظيفة ،فإذا بها تستحيل وظفة مركزية في السرد أ،فثمة ترابط الحدث وسارده ثم من خلال إنجاز المعنى إعتمادا على تقنيات سردية قادر على خلق حقيقة سردية في قول الحكاية،تولدها أدبية السارد وقدرته على تحويل الواقع المرجعى نفسه إلى فن أدبى.

وثانيها الوظيفي التأصيلية التي قدم فيها تأصيلا لقضية كبرى من قضايا عصره شغلت بها أقلام المفكرين و المبدعين زمانا فالنص يطرح ظلا فنيا للحياة الفكرية التي أفرزته متمثلا الثقافة العربية الأصلية ، القائمة على الفلسفة و الجدل والفكر و العلم وادب اللغة و الفقه ،إضافة إلى وظيفة وصفية يقوم فيها التوحيد بتقديم مشاهدة المحاورة ونقل مجرياتها ويمكن أن نلمح من خلل النص الليلة السادسة تمثيلا لظواهر الأدب الكلامي وعناية بسرد التفاصيل التي تساهم في اكتمال.

أو بعبارة اخرى بين المسنن و مفكك سنن الرسالة، و تقضي الرسالة اتصالا اي قناة ، وربطا نفسيا يسمح بإقامة التواصل والحفاظ عليه  $^2$ ، ويولد على عامل من هذه العوامل وظيفة لسانية مختلفة وتكون إحدى الوظائف هي الوظيفة المهيمنة على الرسالة من دون أن تغطي الوظائف الأخرى ، فتتعلق البنية اللفظية لرسالة من بالوظيفة المهيمنة  $^3$ .

2. رومان جاكبسون،مرجع سبقذكره،ص29

<sup>1 .</sup> سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي

<sup>3.</sup> ينظر ، سلدان رامان ، النظرية الادبية -التوسع في العنصر المهمين ، ترجمة : جابر عصفور ، دار قباء ، القاهرة ، 1988 ، ص 35 - 36

وقد تعددت الوظائف في الليلة السادسة في إختزال شديد للزمان و المكان ، يتبعها تركيز حاد ومباشر على موضوع الليلة " أتفضل العرب على العجم أم العجم على العرب ؟" أ، فجاءت صيغة السؤال المعتمد على همزة الإستفهام بقدر ما تحمل من حصر وتقيد بالجواب المطروح سلفا بقصد الاختبار لا الاستبدال لان الجواب المفترض ليكون بتعييني أحد الاحتمالين وفقا لطبيعة السؤال التي تقوم على طلب التصور .

و السؤال هذا هو تكثيف قضية كبرى متداولة شغل لها عصر التوحيدي زمانا اتخذت أبعاد دينية وانتمائية ،² ووضع التوحدي في صلب القضية وعلى الحد الفاصل بين الإقرار بوجه نظرها أو إظهارها في محباة لمنطق السلطة ذات الانتماء المخالف لتوحدي ووجهة نظره ،ويتجاوز التوحدي عتبة المفاضلة ويقدم نموذجا متكاملا في إمكانية التعايش مع الأراء حول موضوع واحد اللوحة السردية قصد الإحاطة الشاملة بالأفكار .

ويجعل التوحيدي الحرية في خط هامشي مواز للحديث ،يسمح له بتسريب كم منها ، كلما سنحت الفرصة ،يقول في محاولة عزل جذور القضية عن الإنتماءات الضيقة ، وتحميل النص بنيات خاصة و دلالات تجعله يتحدث عن نفسه ، يقول : "قبل أحكم بشيء من تلقاء نفسي أروي كلاما لابن المقفع، و هو أصيل في الفرس عريق في العجم،مفضل بين أهل الفضل،و هو صاحب اليتيمة القائل:تركت أصحاب الرسائل بعد هذا الكتاب في ضحضاح من الكلام....

<sup>1.</sup> أبو حيان التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سابق، ص70

<sup>2</sup> شوقي ضيف، العصر العباسي الثاني، مرجع سابق، ص99

إن العرب ليس لها أول تؤمنه ولا كتاب يدلها،أهل بلد قفر، ووحشة من الإنس، احتاج كل واحد منهم في وحدته إلى فكره ونظره و عقله، و علموا أن معاشهم من نبات الأرض،قسموا كل شيء بسمته،ونسبوه إلى جنسه و عرفوا مصلحة ذلك في ربطه ويابسه، و أوقاته وأزمنته،و ما يصلح منه في الشاة والبعير، و ثم نظروا إلى الزمان واختلافه فجعلوه ربيعيا و صيفيا،و قيظيا وشتويا، معلموا أن شربهم من السماء،فوضعوا لذلك الأنواء و عرفوا تغير الزمان،فجعلوا له منازله من السنة، واحتاجوا إلى الانتشار في الأرض فجعلوا نجوم السماء أدلة على أطراف..."1.

و تتولد هنا الوظيفة الانفعالية أو التعبيرية المركزة على المرسل لتعبر بصفة مباشرة عن موقف المتكلم اتجاه ما يتحدث عنه و تتزع إلى تقديم انطياع عن انفعال معين أو صادق أو خادع من هنا ،يوجه رسائل ودلالات متعددة فإذا حالنا اللغة من زاوية الاخبار الذي تتقله،وجدنا توزيع الوظائف الأساسية بين شخصيات لها انتماءات المعروفة ،لتنهض بالغايات والمقاصد ذا الحساسية الشديدة ان صدرت من شخصيات أخرى ،بمن فيهم التوحيدي ،إنه توزيع تفاضلي وتكتيكي في أن واحد اعتمد مسألة الوقت المستمهل والملائم اظهور وجهة النظر الخاصة به ، والبدور الإستعاري للابلاغ المكلف به ابن المقفع ،الذي لم يكن ظهوره في الحوار عرضيا ،بل كان عقدا مبدئيا على التزام الحياد والموضوعية ،وهذا ما يستدعي الانفعال الصادق الذي يظهر أثره جليا في صيغ التعجب يقول "ما أحسن ما قال ابن المقفع . الوما أحسن ما قال ما قصصته وما أتيت به "

وفي موضع أخر من الليلة يقول: "لله در هذا النفس الطويل والنفث الغزير "فما كان يرد من استجابة الوزير ،وردود أفعاله ورصد انفعالاته الشخصية،

<sup>70</sup> ميان التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سبق ذكره،  $^{1}$ 

<sup>2.</sup>روملن جاكبسون،مرجع سابق،ص31

وخاصة ما كان من إظهاره الاستحسان و الاعجاب هـو تجلـي حقيقـي للوظيفـة الإمتاعية التي كان يحققها السرد في صورته الشفاهية الأولى التي أعـاد التوحـدي نقلها إلى أبي الوفاء من هنا ارتبطت الوظيفة الانفعالية وهي وظيفـة لغويـة فـي تركيزها على المرسل بوظيفة سردية هي الوظيفة الإمتاعية التي تركز على قطـب الرسالة الثاني أي المرسل إليه.

وتتحدد الوظيفة الأساسية للغة بالتواصل بين المرسل و المرسل اليه الذي تتولد عن مراعاته الوظيفة الإفهامية ، التي تجد تعبيرها الأكثر خلوصا في الأمر والنداء 1، يقول: "هات ما عندك من مسموع و مستنبط "2.

لكن أثر الأكبر للوظيفة التواصلية يكمن في العلاقة بين التوحدي و الـوزير وأبي الوفاء ،فتتوع بينهم مستويات التواصل بين الخطاب الشفاهي و المكتوب ، وتبرز هذه الوظيفة جلية حوار من خلال الحوار المتبادل بين المرسل والمرسل إليه في الحالتين، ونقل ردود الأفعال بين الطرفين ،كما أن حضور ثقافة السؤال هو قضية مهمة في التواصل .

وتعد وظيفة الإدارة على الراوي الذي يتحدد مع السارد فيوجه عملية ،وينظم سيرها ، وتتجه إلى المروي له ، فيقود حركة السرد إلى حيث يريد ،فإن استدعاء نصوص الجيهاني ،وتنفيذها رأيا إثر رأي كان في خطة الراوي لإتمام المقولات التي يبغي طرحها في حديثه يقول "فليستحي الجيهاني بعد هذا البيان والكشف والإيضاح،بالإنصاف من القذع والسفه اللذين حشا بهما كتابه ، وليرفع نفسه عما يشين العقل ، ولا تقبله حكام العدل ،وصاحب العلم الرصين ،و الأدب المكين ....

95 سابق، سابق، سابق، و المؤانسة، مرجع سابق، ص

<sup>1</sup> رومان جاكبسون،مرجع سبق ذكره،ص39

الفصل الثاني: \_\_\_\_\_\_مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة فإن جاحد الحق يدل من نفسه على مهانة ،و جاهل النقص يدل من نفسه على مهانة ،و قصور، فهذا هذا،....."

إن استخدام التوحدي تقنية الراوية داخل الراوية أو (الميتا راوية) ، وضع القضية المطروحة على بساط البحث التجريدي وفي أفق المنطق ،فخرجت بحثيثاتها عن الإطار الشخصي ،ونقلت المواجهة الى عنصر آخر (الجيهاني)الذي نتج عن دخول الرواية جديدة ،وبدأت تؤسس حوارا قائما على نوع من أنواع التقابل المنطفي البعيد نسبيا ،عن الأهواء والنزاعات ،وبمعنى آخر قبول مناقشة الفكرة الغيرية مهما كان التعارض قائما بينهما،ووضعها في سياق النقد والحوار ، وتصبح القضية بعيدة عن الاعتبار الذاتى ، حيث نلجأ إلى عرض الحقائق المسلم بها ، يقول :

" فإن الفارسي ليس في فطرته ، ولا عادته ولا منشأته أن يعترف بفضل العربي، ولا في جبلة العربي و دينيه أن يقرر بفضل الفارسي ، وكذالك الهندي والرومي والتركي و الديلمي ، وبعد فاعتبار الفضل و الشرف موقوف على شيئين : أحدهما ما خص به قوم دون قوم في أيام النشأة بالاختيار للجيد و الردئ ، و الرأي الصائب والفاعل ، و النظر في الأول و الأخر ، وإذا وقف الأمر على هذا فكل أمة فضائل ورذائل ،ولكل قوم محاسن ومساوئ فللفرس السياسة والأدب والحدود والرسوم،وللروم العلم والحكمة ،وللهند الفكر والرواية والحقة والسحر والأناة والنرك الشجاعة والإقدام ،وللنرنج الصبر والكد والفرح للعرب النجدة والقرى الوفاء والبلاء والجود والذمام والخطابة والبيان 3.

و من هنا نجد أن الوظيفة المرجعية التي تحيلا السياق قابل لإدراك المرسل اليه،وتركز على أسباب ظهور قضية المفاضلة،و تبتعد عن منطق التعميم،فانص

<sup>1</sup> التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سابق، ص72

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> .المرجع نفسه، ص73

<sup>73</sup> أبو حيان التوحيدي،مرجع سبق ذكره،ص $^{3}$ 

بنية شاملة مشبعة بدلالات اجتماعية و ثقافية تتضح من خلال "رؤية العالم"،التي يبسطها الكاتب في ثنايا نصه وفق وعي الطبقة الاجتماعية التي مثلها أو أفرزها النص و هو وعي يتجاوز مستوى الوعي الاجتماعي في عصره،فتظهر وظيفة تعليمية توجيهية يتجاوز فيها وعي التوحيدي وعي مجتمعه الذي يرى القضية من منظور تفاضلي فالهدف الأكبر الذي يختفي وراء تلاك اللعبة السردية يكمن في تثقيف المتلقي، واخضاعه لعملية تكثيف معرفي،و تبصيره بمسؤولياته،عن طريق زرع بذور الوعي المبكر بحقائق و قضايا لها تأثيراتها العميقة في ذات المتلقي،فتتجه الوظيفة التثقيفية الى الاهتمام بالمتلقي من الناحية الفكرية والحضارية.

و قد تظهر أفكار الراوي في ذكاء و حنكة، و يلتزم حيادا غير بريء خلف ايراد الخبر، و هذا ما يعمق الدلالات الفكرية من خلال توظيف تلك الأخبار الانتقالية التي يوردها الراوي خدمة للفكرة، و لإعطائها مشروعية الميل الى جهة معينة، يقول ممهدا بالحكم المسبق بصواب الرأي و صحته، و مثيرا انتباه السامع إلى ما يقول: "فإذا آثرت أن تعرف صحة هذا الحكم صواب هذا الرأي، فاسمع ما أرويه: قال السحاق بن ابراهيم الموصلي: انصرف العباس بن مرداس السلمي من مكة فقال: غني رأيت أمرا، و سيكون خيرا. "2

<sup>1</sup> .المرجع نفسه، ص73

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو حيان التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سبق ذكره، ص74

# الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة المبحث الثاني: الاستلزام الحواري:

لقد تنبّه العلماء العرب إلى ظاهرة الاستلزام الحواري في تاريخ الفكر اللغوي القديم؛ ليس من حيث كونها مفهوما وإنما باعتبارها إشكالا دلاليا يبرز من حين لخر أثناء الخطاب.

## -المطلب الأول: مفهوم الاستلزام الحواري

تحمل العديد من الجمل دلالات غير التي دلت عليها ألفاظها و بالتالي فالحمولة الدلالية للعبارة يمكن أن تتقسم إلى قسمين<sup>1</sup>:

القسم الأول: يشمل المعاني الصريحة وهي المقصودة بألفاظها.

القسم الثاني: يشمل المعاني الضمنية وهي التي لا تظهرها صيغة الجملة» وإنما تتولد وفقا للمقامات و السياقات التي تتجز فيها.

فما معنى الاستلزام الحواري؟ وما حظ الدرس اللغوي العربي القديم من هذه الظاهرة؟

و كيف يتعاون المتحاوران لإبلاغ المعنى المستلزم؟ وهل الترم التوحيدي بقواعد الخطاب الصريح مع الوزير أم هل عمد إلى خرقه.

يعد الاستلزام الحواري من أهم المفاهيم التي تقوم عليها التداوليات Pragmatiques.

79

العياشي أدر اوي، الاستلزام الحواري في التداول اللساني، دار الأمان، الرباط، منشورات الاختلاف، 4000 الاختلاف، 4000 الاختلاف، 4000

الفصل الثاني: \_\_\_\_\_\_\_مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة وضعه الفيلسوف الأمريكي «غرايس». أوقد لاحظ أنّ جمل اللغات الطبيعية: في بعض المقامات» تدل على معنى غير محتواها القضوي!!) 2.

يعني ذلك أنه أثناء عملية التخاطب, ومع مراعاتنا لمقامات الجمل وسياقاتها لا ينحصر المعنى في الصيغة الصورية (اللفظية) للجملة بل يتعداها إلى معنى ضمني غير مصر ح به « فالاستلزام الحواري يعني ما يرمي إليه المتكلم بأسلوب غير مباشر جاعلا المستمع يتجاوز المعنى السطحي إلى المعنى الضمني للجمل.

## -2- مبدأ التعاون «Principe De Cooperation

وقد بلوره «غرايس» في كتابه «المنطق والحوار »سنة 1967م: ومفاده أنه يجب على أطراف التخاطب أن تتعاون فيما بينها حتى يحصل الغرض المطلوب: الفهم والإفهام.4

إنّ مبدأ التعاون يقوم على شرط أساس مؤداه أن يتعاون كل من المرسل والمرسل إليه» حتى تحصل الإفادة الخطابية (التواصل)» وذلك أن يسعى المرسل إلى إيضاح قصده للمرسل إليه» وأن يعمد المرسل إليه بدوره إلى فهم قصد المرسل من خلال تأويل كلامه.

" فإن التداولية " وبحسب بعض الاعتبارات هي دراسة الطرق التي تتجلى بها المقاصد في الخطاب؛ ومن أبرز الخطابات التي تدل على ذلك تلك الخطابات التي تشتمل على الأفعال اللغوية سواء أكانت تقف عند المستوى الإنجازي أم تتجاوزه إلى المستوى التأثيري»5.

5 ظافر الشهري،استراتجيات الخطاب،مرجع سابق،ص198

<sup>1.</sup> الذي عمد الى اشتقاق مصطلح جديد من المصدر (implicate)» وتخصيص عملية الاستدلال التي تجري في التداول اللغوي باسم jmplicateur) التي تعنى الاستلزام

<sup>. 2</sup> مسعود صحراويء التداولية عند علماء العربء. دراسة نداولية لظاهرة الأفعال الكلامية في التراث اللساني العربي» دار الطليعة للطباعة والنشر ص .33

<sup>3</sup> ظافر الشهري، استراتجيات الخطاب

<sup>4.</sup> حسان الباهيء» الحوار ومنهجية التفكير النقدي.» ص126

فالقصد يقوم على تمثيله العملي المتجلي في أفعال الكلام» التي تكون بقصد إنجازى أو بقصد التأثير في اعتقادات الغير.

و الكلام V يكون إلى مع وجود القصد وصيغته هي: « الأصل في الكلام القصد».  $^{1}$ 

 $^{2}$ فقول القائل لا يمكن أن يفيد إلا إذا قصد القاتل الأمور الثلاثة الآتية

- -1أن يدفع قوله إلى نهوض «المقول له» بالجواب.
  - -2أن يتعرف «المقول له» على هذا المقصد.
- -3أن يكون انتهاض «المقول له» بالجواب مستندا إلى تعرفه على قصد «القائل

فطه عبد الرحمن يشترط في إفادة قصد قول القائل ثلاثة أمور هي: أن يقصد المرسل بسؤاله إجابة من المرسل إليه» وأن يحاول المرسل إليه معرفة ما رمى إليه المرسل من سؤاله للإجابة عنه» وأن يتعاون كل من المرسل و المرسل إليه لفهم كل منهما قصد الآخر.

وهذا ما أشار إليه «غرايس» في نظريته التخاطبية التي تقوم أساسا على التعاون بين قصد طرفي الخطاب أثناء التخطاب» حتى تتحقق الفائدة الكلامية وهي الإبلاغ . و يتوجّب على المرسل انتقاء استراتيجية معينة تكون كفيلة بنقل قصده إلى المرسل إليه حتى يتوضح المقصد و يفهم الخطاب.

يقول إدريس مقبول: « [...] ولمّا كانت القصود و الاعتقادات من البنية النفسية للمتكلم بها و هي لا تظهر إلا بالقول سميت قولا إذ كانت سببا لــه و كـان

<sup>103</sup> عبد الرحمنء اللسان و الميزان أو التكوثر العقليء المركز الثقافي العربيء ط1ء 1998م ص $^2$ . طه عبد الرحمنء في أصول الحوار وتجديد علم الكلام» ص $^2$ .

القول دليلا عليها [...1]» وكما لا يستطيع المتكلم التواصل مع غيره من غير أن يفهم المخاطب قصده. لا يستطيع هذا القصد نفسه من غير عبارة» فهو مفتقر إلى ما به يكون ظهوره؛ فيكون " معنى الشيء " هو ما يقصد به و يراد منه»1.

فالقصد يتم وفق مستويين: مستوى باطني نفسي، و مستوى قولي ظاهر، وإن هذين المستويين متصلان متلازمان يحققان التواصل؛ فلا يمكن فصل القصدية عن الملفوظية؛ و لا يستقيم القصد ولا يكون إلا في شكله المادي الملفوظ وهذه العلاقة مبثوثة في الإنسان منذ الأزل» فالقصد يبدأ في القلب (في مستوى نفسي) ثم يظهر في شكل مادي (ملفوظ) من طريق ألفاظ و عبارات.

و يمكن تمثيل ذلك في المخطط الآتي:2

دلالة الكلام

اجتماعي] المواضعة + القصاه نفسي

إنّ معرفة المرسل باللّغة وأنظمتها لا تغني المرسل إليه في فهم قصد المرسل بمعزل عن السياق؛ لأنّ مدار الأمر ما يقصده المرسل من خطابه وليس ما تعنيه اللغة» و لا يتأتى ذلك إل من خلال السياق<sup>3</sup> فمعرفة المرسل باللغة وتفاصيلها و كفايته اللّغوية لا تكفي في إبلاغ مقصده بشكل واضح. وإنما يكون ذلك وفق السياق فاللّغة وحدها لا تبلّغ قصد المرسل بل سياق الخطاب.

أدريس مقبولء «الأفق التداولي نظرية المعنى والسياق في الممارسة التراثية العربية»» عالم الكتب الحديث؛  $^1$ ربدء

الأردن» ط1ء 1432ه»؛ 2011م: ص28

<sup>.</sup> بوقرة نعمان <sup>2</sup>الأسس الابستمولو جية والتداولية للنظر النحوي عند سيبويه» جدار للكتاب العالمي» عالم الكتب الحديثء الأردن«

ط1ء2006م» ص358

قيونسي فضيلة» «مفهوم المقاصد وعلاقتها بالخطاب (تناول تداولي للخطاب الثوري)»» الخطاب» منشورات مخبر تحليل، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، العدد 6،2010، ص 285

ويجب أن يمتك المرسل القدرة التداولية على استعمال الأدوات و الآليات اللغوية و توظيفها في الخطاب بمستوى واع حتى يتحقق القصد و المبتغى من وراء الخطاب والاهتمام بالقصد هو أساس نظرية «غرايس» لتأسيس مبدأ التعاون» فيعير المرسل عن قصده بما يتلاءم و تلك القواعد تارة» و بخرقها و تجاهلها تارة أخرى» وعبر عنه غرايس» «بمعنى المتكلم»: ويمكن أن يتأوله المرسل إليه من طريق الافتراض بأن المرسل تلفظ بالخطاب وفق ما يقتضيه مبدأ التعاون 1.

وقد صاغ « غرايس» المبدأ على النحو التالي:

ليكن إسهامك في الحوار بالقدر الذي يتطلبه السياق الحواريء وبما يتوافق مع الغرض الذي يرمي إليه الحوار $^2$ .

طبقا لهذا المبدأ ينبغي على المتخاطبين التقاسم أو المشاركة في إنجاح العملية التواصلية» بحيث يعترف كل واحد منهما بنفسه» مثلما يعترف بما للآخر من حقوق وواجبات<sup>3</sup>.

إن التبادلات الحوارية» تحصل وتبلغ مقاصدها وفق مبدأ التعاون الذي يقوم بين أفراد الخطاب.

فغرايس» يرى أن الناس في حواراتهم قد يقولون ما يقصدون وقد يقصدون وكثر مما يقولون» وقد يقصدون عكس ما يقولون» فجعل هدف الأكبر إيضاح الاختلاف بين ما يقال وما يقصد فما يقال يتحدد في القيمة اللفظية» وما يقصد وهو ما يريد أن يبلغه السامع على نحو غير مباشر وذلك من طريق بعض القرائن

<sup>197</sup>س «. الشهرىء استراتيجيات الخطاب. » ص197

<sup>2.</sup>المرجع نفسه، ص197

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>حمو الحاج» «قوانين الخطاب في التواصل الخطابي»» مجلة الخطاب؛ منشورات مخبر تحليل الخطاب؛ دار الأمل للطباعة النشرء تيزي وزوء العدد الثاني» ماي.2007م» ص.225

<sup>4</sup>محمود أحمد نحلة» آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر عدار المعرفة الجامعية » 2006م» ص.33

الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة الاستدلالية» التي يستعين بها حتى يصل إلى قصد المتكلم.

فالتفاعلات الحوارية تبلغ مقاصدها بمقتضى التعاون القائم بين أطراف الحوار وهو ما يتطلب أن يكشف المتحاورون عن مقاصدهم أو على الأقل التوجّه العام لهذه المقاصد.

يرى مسعود صحراوي أنّ إخفاق التواصل. في حالة الاستدلالات المضمنة» في الاستلزامات الحوارية يعود في الأساس إلى أن المتخاطبين يشتركون في هذه المقدمات ويسندون إليها قيمة الصدق والكذب. أبحسب مرجعياتهم الفكرية والاجتماعية وبعد تحديد غرايس للمبدأ العام (التعاون) عمد إلى تفييته إلى أربعة مبادئ Maximes.

## - 1مبدأ الكم: Quantiti:

وتخص كمية الإخبار الذي يجب أن تلتزم به المبادرة الكلامية وتتفرع إلى2:

\*لتكن إفادتك للمخاطب على قدر حاجته.

 $^{3}$  .  $^{1}$  L'  $^{2}$  L'  $^{2}$  L'  $^{3}$  L'  $^{4}$  L'  $^{4}$ 

-2مبدأ الكقيف: Qualité

\*لا تقل ما تعتقد أنه كاذب» و لا تقل ما ليس عندك دليل عليه.

مبدأً المناسبة: Relation<sup>4</sup>

\* اجعل كلامك ذا علاقة مناسبة بالموضوع.

أمحمود أحمد نحلة» آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر ،مرجع سابق، ص63

<sup>2</sup>آن ربول، جاك موشلار، التداولية اليوم» تر: سيف الدين دغفوس، مجد الشيباني، دار الطليعة للطباعة

<sup>26</sup> عسان الباهيء الحوار ومنهجية التفكير النقدي،مرجع سابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>حسان الباهيء الحوار ومنهجية التفكير النقديء ص 127.

الفصل الثاني:------هقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة -مبدأً الطربقة: Modalité:1

\* كن واضحا و محددا فتجنب الغموض وتجنب اللبس» وأوجز رتب كلامك.

إذا احترمت هذه المبادئ بالإضافة إلى المبدأ العام سارت العملية التواصلية بخطى ثابتة وحققت التواصل دون أي التباس أو عدول عن القصد وإن خرق إحدى القواعد الأربع» ينقل الخطاب من معناه الصريح إلى معناه الضمني والمجازي وهو الاستلزام.

إن الشركاء في العملية التخاطبية يتقاسمون في العادة هدفا مشتركا إذا انعدم» لن يكون هناك تواصل على الأرجح.<sup>2</sup>

إن احترام هذه القواعد هو السبيل الكفيل بجعلنا نبلغ مقاصدنا و إنّ الحيد عنها أو عن إحداها يفضي إلى اختلال العملية الحوارية» وفي هذه الحالة على المتكلم أن ينقل مستوى خطابه من معناه الظاهر إلى معناه الخفي الذي يقتضيه المقام.3

وللاستلزام الحواري عند «غرايس» خواص تميزه عن غيره من أنواع الاستلزام الأخرى.

<sup>126</sup>عللح عليها الجهة مع أن التعريف نفسه،المرجع نفسه،ص

<sup>2</sup> فيليب بالنشيه التداولية من أوسئن إلى غوفماء تر: صابر الحباشة؛ دار الحوار للنشر و التوزيع سوريا ط1ء:2007 ص 84

العياشي أدراويء الاستلزام الحواري في التداول اللساني» ص.100

الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة و تتمثل فيما يلى: ا

-1-الاستازام ممكن إلغاؤه Defasible: ويكون ذلك عادة بإضافة قول يسد الطريق أمام الاستلزام أو يحول دونه» فحينما تقول قارئة لكاتب مثلا: لم أقرأ كل كتبك فهذا يستلزم أنها قرأت بعضها فإذا أعقبت كلامها بقولها: الحق أني لم أقرأ أي كتاب منها فقد ألغت الاستلزام<sup>2</sup>.

2- الاستلزام لا يقبل الانفصال Mondetachable عن المحتوى الدلالي: ويقصد من ذلك أن الاستلزام الحواري متصل بالمعنى الدلالي لا بالصيغة اللغوية» فلا يتغير بتغير المفردات.

-3الاستلزام متغير: والمقصود بالتغير أن التغير الواحد يمكن أن يودي إلى استلزامات مختلفة في سياقات مختلفة 3.

-4الاستلزام يمكن تقديره Calculability: والمراد به أن المخاطب يقوم بخطوات محسوبة» يتجه خطوة خطوة للوصول إلى مايستلزمه الكلام» فإذا قيل مــثلا: هــذه امرأة حديدية» فإن القرينة تبعد السامع عن قبول المعنى اللفظي فيبحث عن المعنى الضمني فيرد في نفسه أن هذه المرأة صلبة كالحديد ولها قوة تحمل» فهــذا تعبيــر استعاري<sup>4</sup>.

أحمد نحلةق آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر. ، ص75.

<sup>2</sup> العياشي أدراويء الاستلزام الحواري في التداول اللساني» ص39-40

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص40-41 .

<sup>4.</sup>المرجع نفسه، ص41

الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة ومن خلال ما سبق» قسم «غرايس» الحمولة الدلالية للعبارة إلى: معان صريحة ومعان ضمنية:

- -1فالمعانى الصريحة: هي المدلول عليها بصيغة الجملة ذاتها وتشمل ما يلي:
- \* المحتوى القضوي: 1 وهي العلاقة الإسنادية التي تربط بين مفردات الجملة.
- \* القوة الإنجازية الحرفية: وهي القوة الدلالية ذات الأساليب المختلفة: كالاستفهام «و الأمر و النهي و التوكيد» و النداء.
  - -2المعاني الضمنية: هي المعاني التي تفهم من خلال السياق» وتشمل ما يلي:
- \* معاني عرفية: وهي الدلالات التي ترتبط بالجملة ارتباطا أصيلا وتلازم الجملة ملازمة في مقام معين . فهي قائمة على ما تعارف عليه علماء اللغة من استلزام بعض الدلالات مفرادات معينة لا تنفك عنها مهما اختلفت السياقات.

\*معاني حوارية: وهي التي تتولد طبقا للمقامات التي تنجر فيها الجملة» مثل الدلالة الاستلز امية. 2 فهي متغيرة دائما بحسب السياقات التي ترد فيها.

وسنحاول أن نستجلي مبادئ المباحثة التي استخدمها التوحيدي» في بعض من لياليه «منها السادسة التي فحواها أفضلية العرب على العجم أو العكس؟.

يسأل الوزير التوحيدي: « أتفضل العرب على العجم أم العجم على العرب». 3

لو تأملنا جيدا هذا السؤال؛ لوجدناه يحمل معنى خفيا في نفس الوزير حيث إنه ساق سؤاله بذكاء» حينما جعله عاما ولم يختص أي أمّة من العجم لقد أراد أن

<sup>1</sup> العياشي أدر اوي،مرجع سابق،ص40

<sup>2.</sup> طه عبد الرحمان، فن الحوار و تجديد علم الكلام، ص72

<sup>3</sup> أبو حيان التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سابق، ص70

يفرض على التوحيدي نوعا من السلطة بطريقة حوارية» وذلك أنه ليس التوحيدي من حيلة إلا الإجابة،غير أن التوحيدي استطاع بفضل حنكته وذكائه أن يراوغ في إجابته» فلم يعط رداً صريحا و مباشرا حينما قال: « الأمم عند العلماء أربع: الروم» والعرب. وفارس والهند» وثلاث من هؤلاء عجم» وصعب أن يقال: العرب وحدها أفضل من هؤلاء الثلاثة» مع جوامع مالها و تفاريق ما عندها

لقد تمّ خرق لمبدأ من مبادئ الخطاب في هذه المقولة» فالوزير لم يفصح عن نيته الحقيقية وراء طرح السؤال ربّما كانت بقصد معرفة مدى اعتـزاز التوحيـدي بهذه الأَمة أو اختبار سعة ثقافته حيث إن التوحيدي يعول على ذاكرته في ذكر أخبار الأمم وأيامهم» أو أنه أراد أن يعرف إن كان التوحيدي يحن إلى فارس باعتبارها على حسب بعض الروايات موطن نشأته ويفتخر بها ويجلها ويعليها علـى أمّـة العرب<sup>2</sup>.

ما التوحيدي فاعتمد المراوغة في الإجابة» فلم يكن ردّه واضحا على سوال الوزيروهذا يكون لسببين: إمّا لأنّ التوحيدي أدرك قصد الوزير فخاف أن يجيب إجابة واضحة قد تكون محل انتقاده؛ أو أنه أراد أن يطيل مجلس المسامرة فأخذ يستغور ذاكرته حتى يسهب في الكلام عن الأمم الأربع» وبالتالي فإجابته تعد خرقا لأحد مبادئ المحادثة الغرايسية وهو مبدأ الطريقة» فالتوحيدي لم يكن واضحا ومحددا في إجابته» فقد تجاوز القدر المطلوب للإجابة عن السؤال» حيث أطال الكلام» والإجابة قد تكون بسيطة لا تتطلب هذا القدر والجهد من الشرح بل زاد على ذلك حينما أورد سؤالا ضمنيا في إجابته للوزير وتوتح ذلك من خلال إجابته أنه يريد من سؤاله الفرس<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص70

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. أسماء بن قلح، فن المناظرة من منظور تداولي، الامتاع و المؤانسة انموذجا، مذكرة ماجيستير في علوم اللسان العربي، جامعة مجد خيضر بسكرة، كلية الاداب و اللغات، 2012/2011، ص79

أسماء بن قلح،المرجع السابق،ص79

ثمّ يعرض التوحيدي رأي ابن المقفع في هذه المساءلة» بما أنه فارسي الأصل عريق في العجم» ويقوم بسرد قصة ابن المقفع حينما طرح سؤاله على الجماعة «أي الأمم أعقل؟

فظننا أنه يريد الفرسء فقلنا فارس أعقل الأمم» نقصد مقاربته» ونتوخى مصانعته». 1

نلاحظ مباشرة أنّ القصد لم يفهم من قبل المرسل إليه ( الجماعـة) فحدث خرق لمبدأً التعاون - الذي يقوم على التعاون بين قصد المرسل والمرسل إليه لفهم الخطاب - فالمرسل - ابن المقفع - حين طرح السؤال لم يقصد أمّة الفرس؛ وإنما قصد كل الأمم المعروفة آنذاك؛ إلا أن المرسل إليه ( الجماعة) لم يفهم ما رمـى إليـه المرسل - سواء عن قصد أو دونه-

فأعطى رداً ظناً منه أنه ما عناه المرسل من سؤاله. فكان خرق لمبدأ الكيف، إذ إن الرد قام دون أي حجّة؛ بل عن تخمين من قبل المرسل إليه» فكانت إجابة ابن المقفع بالنفى 2.

واستكملت المساءلة في ذكر مجموعة من الأمم (الروم» الصين، الترك، الهند، الزنج) في ذكر فضائلهم ومساوتهم» حتى عجزوا عن الأمر، فتركوا له الخيار فكانت أمة العرب «حيث أسهب في ذكر محاسنها ومكارمها وصفاتها المميزة عن سائر الأمم».

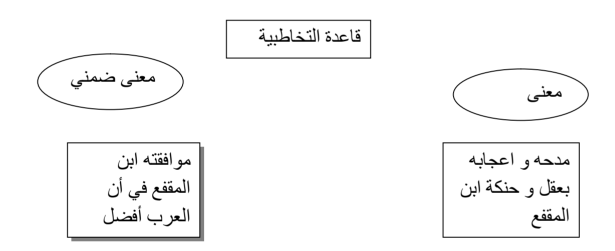
لكن هذا لم يمنع الوزير من إعادة السؤال للتوحيدي بصيغة أخرى قال: «ما أحسن ما قال ابن المقفع وما فكان جواب التوحيدي على الشكل الآتي: « إن كان ما قال هذا الرجل البارع في أدبه المقدم بعقله كافيا فالزيادة عليه فضل مستغنى عنه وإعقابه بما هو مثله لا فائدة فيه ».3

<sup>1.</sup> التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سابق، ص70

أسامة بن قلح، فن المناظرة من منظور تداولي، مرجع سابق، ص79

<sup>3.</sup> التوحيدي، الأمتاع و المؤانسة، مرجع سبق ذكره، ص70

فالتوحيدي يتهرّب مجددا من الإجابة الصريحة عن السؤال الرئيس للـوزير وهنا خرق لمبدأ الطريقة» فالتوحيدي كان يكفيه أن يقول إنه يوافق رأي ابن المقفع وهو أنّ العرب أفضل الأمم» وإذا نظرنا إلى هذا القول في ضوء تحديد مبادئ الحوار الأخرى فلا بد أنّ المتكلم يحاول به وجها غير ما يظهر قد يؤاخذ على ما يتميز به من مراوغة وعدم الوضوح. إلا أن التوحيدي لا يجد بدا إلا الإجابة عن سؤال الوزير فذهب يسهب ويسترسل في الكلام عن محاسن ومساوئ كل أمة وإن التفاضل نسبي بين أمة وأخرى؛» وسنعرض لمشجر توضيحي يمكننا من فهم هذا التصور بشكل واضح:



يمكن للمتخاطبين أن يخرقوا إحدى القواعد الفرعية مع احترامهم القواعد الأخرى والمبدأ العام<sup>1</sup>.

نستطيع القول إنّ التوحيدي استخدم أسلوب المراوغة للهروب من سوال الوزير الذي لم يترك له مجالا للتملص من الإجابة» فالتوحيدي عارف باللّغة ودقائقها وهو يعتمد على ذلك في الهروب من الإجابة الصريحة» ويقوم بعرض موقف موافق لرأيه» في أن أمّة العرب أفضل الأمم وأشرفها لما لها من مزايا

90

<sup>1.</sup> أسماء بن قلح، المرجع السابق، ص80

وخصائص تميّزها عن سائر الأمم» وهو رأي ابن المقفع» وبعرض رأي آخر مغاير تماما لما ذهب إليه» وهو موقف الجيهاني الذي يسبّ العرب؛ ويراهم أقرب للحيوان منهم إلى الإنسان» فهم مستوحشون يأكلون السباع وينامون في العراء إلا أنّ ذلك لم ينقص من قيمة العربي بل زاده فخرا وعلوا إذ إنه طوع الطبيعة لصالحه؛ فاستأنس بالحيوانات» وركب مخاطر الطبيعة حتى تأقلم معها فهو يأكل ليبقى على حياته» وليس للترف والتباهي أ.

فالتوحيدي يكون بذلك قد خرق المبدأ العام إضافة إلى بعض المبادئ الفرعية» وذلك يعود لسببين:

\* إِمّا بقصد إطالة السمر مع الوزير ليدلي بما في جعبته من راء وأفكار خاصة به أو يعرض آراء مجموعة من العلماء بما يوافق رأيه أو يخالفه².

\* أو لأنه خائف من عقاب الوزير إن هو أدلى برأيه ويكون مخالفا لما يقرة الوزير « فاعتمد الحيلة والذكاء في تمرير رأيه نرى أنّ التوحيدي قد تبني قواعد وقوانين خطابية» لضمان سير توجّهه المحادثي فقد التزم في مواقف قليلة بمبدأ التعاون» وخرقها في مواضع عدّة. فاستدعى ذلك استلزاما حواريا يقوم وفق أحكام أربعة» ما يلبث أن يخرق أحدها وهذا لم يقلل من إبلاغية العملية التخاطبية» وقد حاول «غرايس» أن يضع شروطا خطابية تتضمن قوانين محادثيه تتمثل في قانون الإفادة والصدق و الإخبارية و الشمولية التي تضمن سير العملية الخطابية بنجاح.

لقد أريد بقواعد «غرايس» الحوارية أن تنزل منزلة الضوابط التي تضمن إفادة تبلغ الغاية بوضوح. إلا أن الملاحظ أن المتحاورون بإمكانهم خرق هذه القواعد وعدم الالتزام بها وبالتالي ينتقل الحوار من معناه السطحي إلى المعنى

أسماء بن قلح،مرجع سبق ذكره، ص81

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص81

الفصل الثاني: مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة الضمنى و عليه يتولد الاستلزام الحواري<sup>1</sup>.

وإنّ هذه الخروقات التي يقوم بها المتكلم توضع قصور النظرية الغرايسية على الجانب التبليغي للخطاب فقط دون مراعاة الجانب التهذيبي منه» ومن ثم كان لزاما اقتراح قوانين وقواعد بديلة أو مكمّلة لمبدأ التعاون».

-1-ميداً التأدب:

صاغت روبين لاكوف هذا المبدأ في مقالها «منطق التأدب» حيث تعيب على الباحثين الوقوف عند حدّ الشكل اللغوي والاكتفاء به للحكم على صحة التركيب» وهو أمر في تقصير من قبل الباحثين،ولذلك تدعو إلى ضرورة الاهتمام بسياق التلفظ بما في ذلك من افتراضات منطقية وأخرى تداولية 2:

وقد صاغت هذا المبدأ على الشكل الآتي:

-لتكن مؤدبا:<sup>3</sup>

ويفضي هذا المبدأ إلى أن يلتزم كل من المرسل و المرسل إليه بمبدأ التأدب حتى يتحقق التواصل ترى لاكوف أن العلاقة بين طرفي الخطاب هي التي تعطي الخطاب معناه وتبرز قصد المرسل<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> العياشي أدراوي،مرجع سبق ذكره، 117

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>: آمنة بلعلى» «المنطة التداولي عند طه عبد الرحمن و تطبيقاته», ملتقى علم النص» مجلة اللغة والأدب» قسم اللغة اللغة اللغة وأدابهاء كلية الأداب واللغاتء» جامعة الجزائرء العدد17» جانفي2006» ص . 281

<sup>340</sup> عبد الرحمن »اللسان والميزان أو التكوثر العقلي ص 240 أطه عبد الرحمان،اللسان و الميزان،مرجع سابق، ص 240

الفصل الثاني: \_\_\_\_\_\_ مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة و قد فرعت ثلاث قو اعد عن مبدأ التأدب سمتها قو اعد التهذيب و هي أ:

1-1قاعدة التعفف وهي:

-لا تفرض نفسك على المرسل إليهءأي لا تتطفل على شؤون الآخرين.

1-2قاعدة التشكك وهي:

لتجعل المخاطب يختار بنفسه »ودع خياراته مفتوحة.

1-3 قاعدة التودد وهي:

النظهر الود للمرسل إليه.

ومقتضى قاعدة التعفف. هو تجنب الإلحاح والضغط على المتلقي» ويتحقف ذلك باستعمال صيغ لغوية تتأى عن الطلب المباشر الذي قد يسبب الإحراج والخوف لدى المرسل إليه «خاصة إن كان المرسل ذا سلطة و قوة. ويجب أن لا يتدخل المخاطب في الشؤون الخاصة للمخاطب إلا بعد الاستتذان منه.

ولمّا كان الوزير ابن العارض صاحب سلطة:» لم يحترم هذه القاعدة فكان في أكثر حواراته يطلب باستعمال صيغ لغوية مباشرة:» مثال ذلك:

-أريد أن أسمع منلك.

-هات ما عندك من مسموع ومستنبط

<sup>2</sup>حدثني

فالوزير مارس سلطته على التوحيدي في عدة مواضع حينما ألَّح عليه في الإجابة:

ويتجلى ذلك حين سأله عن أفضلية العرب والعجم فالتوحيدي حاول أن يتجنب الجواب المباشر وقد أورد العديد من الآراء و الأقوال التي تفضي إلى رأيه؛

<sup>1</sup> ظافر الشهري،مرجع سابق،ص98-99

<sup>2</sup> أسماء بن قلح،مرجع سبق ذكره،ص105

إلا أنّ الوزير لم يرض عن ذلك؛ بل زاد إصرارا على أن يجيب التوحيدي إجابة مباشرة عن سؤاله» وأن يورد رأيه بوضوح حينما قال: «ما أحسن ما قال ابن المقفع إوما أحسن ما قصصته وما أتيت به!

 $^{1}$ هات الآن ماعندك من مسموع و مستنبط».

أما قاعدة التشكك فتقضي بأن يتجنب المتكلم أساليب التقرير و يتخذ الاستفهام مطيته كما لو كان مشككا في مقاصده بحيث يترك للمخاطب مبادرة اتخاذ القرارات» كأن يقول له: «ربما ترغب في تحصيل ما في الكتاب «بدل أن يقول له: «ينبغي عليك تحيل ما في هذا الكتاب.

« يلاحظ أن الوزير احترم هذه القاعدة» إذ إنه استخدم أسلوب الاستفهام في الاستفسار عن قضايا مدعاة للشك عنده: أو في اختبار مدارك التوحيدي لمعرفة مدى سعة ثقافته وقوة صبره » مثال ذلك ما يلى:

قال : أتفضل العرب على العجم أم العجم على العرب؟. «

إن سؤال الوزير للتوحيدي ليس لجهله بموضوع الشعوبية» و إنما أراد معرفة رأي التوحيدي في أمة العرب و مدى اعتزازه و افتخاره بالإنسان العربي الذي ركب الصعاب وصحب الطبيعة و جعلها طوع أمره يستأنس بها و يستعين بها لقضاء حاجاته و متطلباته الفيزيائية و النفسية؛ فهو يبحث عن الطعام و الشراب حتى يبقى على قيد الحياة وهو الشاعر المتألم من بعد حبيبته الساهر الليالي الطوال يبكي فراق حبيبته شوقا ولوعة².

94

<sup>1.</sup> طه عبد الرحمان، اللسان و الميزان، ص241-242

<sup>242.</sup> المرجع السابق، ص

فعرض التوحيدي لرأي ابن المقفع الذي فضل أمة العرب على باقي الأمه» حتى على أمته فارس وهذا دليل ضمني على أن التوحيدي يوافق رأي ابن المقفع في أفضلية أمة العرب وتفوقها على باقي الأمم في الشرف و المكرومات.

مبدأ التواجه: المبدأ الثالث الذي ينضبط به الحوار وهو مبدأ تداولي ورد عند كل من «براون» و «ليفنسن» في عملهما المشترك «الكليات في الاستعمال اللغوي: ظاهرة التأدب» ويصاغ على الشكل التالي:» لتصن وجه غيرك<sup>1</sup>.«

يقوم هذا المبدأ على مفهومين رئيسين: مفهوم الوجه ومفهوم التهديد؛ أماً الأول هو عبارة عن الذات التي يدّعيها المرء لنفسه و التي تحدد قيمته الاجتماعية» وهو على نوعين:

وجه سلبي ووجه إيجابي؛ أما السلبي: يتحدّد في إرادة دفع الاعتراض» وأما الإيجابي: فيتمثل في إرادة جلب الاعتراض و عليه تكون المخاطبة هي المجال الكلامي الذي يسعى فيه المتحاور إلى حفظ وجهه بحفظ وجه مخاطبه².

و بخصوص المفهوم الثاني المتعلق بالتهديد» يرى الباحثان أن من الأقوال التي تنزل في التداوليات منزلة أعمال ما يهدد الوجه تهديدا ذاتيا و هي الأقوال التي تعوق بطبيعتها إرادات المتكلم أو المستمع في دفع الاعتراض و جلب الاعتراف.3

و يذكر «براون» و» ليفنسن» بعض الخطط الحوارية للتخفيف من آثار هذا التهديد « يختار منها المتكلم ما يراه ملائما لقوله ذي الصبغة التهديدية» وهذه الخطط هي:4

<sup>1</sup> طه عبد الرحمان، اللسان و الميزان، مرجع سابق، ص241

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 243

<sup>243.</sup> معبد الرحمن، اللسان و الميزان أو التكوثر العقلي» ،مرجع سبق ذكره،ص 343.

<sup>4&</sup>lt;sub>.</sub>المرجع نفسه، ص244

الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة - أن يمتنع عن أداء القول المهدد.

-أن يصر ح بالقول المهتد من غير تعديل يخفف من جانبه التهديدي.

-أن يصر ح بالقول المهدد مع تعديل يدفع عن المستمع الإضرار بوجهه الايجابي.

-أن يصر ح بالقول المهدد مع تعديل يدفع عن المستمع الإضرار بوجهه السلبي.

-أن يؤدي القول بطريق التعريض تاركا للمستمع أن يتخير أحد معانيه المحتملة

-3-مبدأ التصديق:

يعد المبدأ التداولي الخامس و قد اتخذ هذا المبدأ الراسخ في التراث الإسلامي صورا متعددة منها «مطابقة القول للفعل» و» تصديق العمل للكلم»» وصيغته كالآتي:

 $^{1}$  لا تقل لغيرك قو  $^{1}$  لا يصدقه فعلك  $^{1}$ 

يرى طه عبد الرحمن بضرورة مطابقة القول للفعل» وتصديق الفعل للقول» فلا يكفي القول وحده حتى يتسم بالصدق وإنما العمل هو مصداقية القول.

و تتفرع عن مبدأ التصديق في جانبه التبليغي جملة قواعد مضبوطة نجدها مجتمعة و مفصلة عند الماوردي في كتابه « أدب الدنيا و الدين» وهي:<sup>2</sup>

-ينبغي أن يكون الكلام لداع يدعو إليه إما في اجتلاب نفع أو دفع ضرر.

-ينبغى أن يقتصر من الكلام على قدر حاجته.

حيجب أن يتخير اللفظ الذي به يتكلم.

-ينبغى أن يأتي به المتكلم في موضعه ء و يتوخى به إصابة فرصته.

96

<sup>283.</sup> سابق ص. 243 أمنة بلعلى؛ المنطق التداولي عند طه عبد الرحمن وتطبيقاته  $^{1}$ ،مرجع سابق ص. 249  $^{2}$ طه عبد الرحمنء اللسان و الميزان أو التكوثر العقلى  $^{1}$ ،مرجع سابق، ص

الفصل الثاني: \_\_\_\_\_\_مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة كما تتفرع على مبدأ التحقيق في جانبه التهذيبي قواعد تتعلق بالقصد والصدق و الإخلاص 1.

وعلى الإجمال فإن أهم ما نستشفه من خلال بسط هذه المبادئ في أنها تتفاضل فيما بينها بحسب الهدف والغاية المنشودة من الخطاب.

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص249 . أ

الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة ملخص المبحث الثاني:

\*ينشأ الاستلزام الحواري حينما نربط بين المعنى الصريح و المعنى الضمني وهو الانتقال من المعنى الصريح إلى المعنى الضمني لملفوظ ما في سياق تواصلي معين فالتوحيدي اعتمد المعنى الخفي أكثر من الظاهر في أكثر حواراته» وذلك لسبب أن المتلقي أكثر سلطة منه وبذلك لم يجد التوحيدي الحرية الكاملة في إعطاء رده الواضح و الصريح؛ على الرغم من أن الوزير ترك له المجال في مرات عدة للقول وإبداء رأيه.

إن التزام المتكلم بمبدأ التعاون» واحترامه للأحكام المتفرعة عنه يؤدي إلى نتيجة مفادها أن كل ما يقوله المتكلم يقصده, إلا أن قطبي التناظر (التوحيدي والوزير) في الإمتاع والمؤانسة» تعديا المقاصد الصريحة إلى الضمنية»، سواء أكان ذلك من قبيل الاختبار والفضول وهذا الذي قصده الوزير أو من قبيل الخوف والرضوخ والاستسلام وهذا ما حصل مع التوحيدي.

# الفصل الثاني: - ـ ـ مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة المطلب الثاني: الحجاج البلاغي في الامتاع و المؤانسة

سنحاول أن نبيّن كيف أن البلاغة تدعم الخطاب الحجاجي» وتمنحه بعدا إقناعيا وفي هذا الصدد يقول صابر الحباشة: « إن الأساليب البلاغية قد يتم عزلها عن سياقها البلاغي لتؤدي وظيفة لا جمالية إنشائية» بل هي تؤدي وظيفة إقناعية استدلالية. ومن هنا يتبين أن معظم الأساليب البلاغية تتوفر على خاصية التحول لأداء أغراض تواصلية و لإنجاز مقاصد حجاجية و لإفادة أبعاد تداولية أ.

ولا شك أن « الإمتاع والمؤانسة» يعجّ بالأساليب البلاغية» لكون التوحيدي يمتلك ناصية اللغة وله أسلوب بلاغي مميز ونحاول تحليل بعض النماذج منه مستثمرين مجموعة من الآليات البلاغية الحجاجية كالمقام»، وبعض المحسنات البديعية كالطباق والمقابلة والسجع مبرزين كيفية عمل هذه الآليات حجاجيا والدور الذي أدته في الخطاب الحجاجي؛ ومدى تأثيرها في حجّة الخطاب؛ وكيف للبلاغة أن توجه غرضا تداوليا حجاجيا.

#### -4-1 المقام:

لقد أولى العرب عناية كبيرة للمقام فخصصوا له بحوثا و تصانيف كثيرة» فالسكاكي خصتص بابا بعنوان كبير « لكل مقام مقال»» فهو يرى أنّ مقامات الكلام متفاوتة ف مقام الشكر باين مقام الشكاية» و مقام التهنئة يباين مقام التعزية إلى غير ذلك »2.

وتختلف المقامات و تتباين بحسب المواضيع المطروقة» قد يكون المقام مقام هزل» وقد يكون مقام فخر وقد يكون مقام تفحّش وقد يكون مقام إفحام» وهي أمور تناط بالمفاظرة «ومن ثم كانت بلاغتها مرتبطة بسرعة إيرادها ويتباين المتكلمون

أصابر الحباشة؛ التداولية والحجاج مداخل ونصوص، مرجع سابق ص 50

<sup>2</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، تح: عبد الله الحميد الهنداوي، دار الكتب العلمية، لبنان، ط1،2000

الفصل الثاني: - مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة على قدر ما أتيح لهم من عقل واع» وبصيرة نافذة. وذهن حاضر 1.

و من هنا يمكن أن نفهم بأن المقام على قسمين:

مقام الخاصة (الملوك)» ومقام العامة (السوقة والأعاجم)<sup>2</sup> ؛ ولكل مقام قاموس مفر اداتي يناسبه ويلائمه موضوع تبعا لمقامات المتلقي المختلفة» «فالسياق البلاغيي يتجه إلى الملفوظ على مستويين: مستوى حال المخاطب، ومستوى مقام القول». 3

ففي كتاب الإمتاع والمؤانسة مزج التوحيدي بين مجموع من الموضوعات التي تضم الجدّ والهزل» حتى لا يشعر الوزير بالثقل والملل ويناى عن سماع أحاديثه ومسامراته» وبالتالي تعددت المقامات» نذكر منها ما يلي:

# أ)- مقام الخضوع:

قال أبو حيان التوحيدي: « [...] أما بعد؛ فإني أقول منبها لنفسي» ولمن كان من أبناء جنسي: من لم يطع ناصحه بقبول ما يسمع منه» ولم يُملَّكَ صدقه كله فما مثلّه كله ولم نقد لبيانه فما يريغه 4.

و لا يسرني آخرا هذا و أنا في ذيل الكهولة و بادئة الشيخوخة [...] فإلى الله أفزع منكل ريث وعجل وعليه أتوكل في كل سؤال و أملء و إيّاه أستعن في كل قول و عمل<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجد بدري عبد الجليل» تصور المقام في البلاغة العربية, دار المعرفة الجامعية. مصر 2005م» ص.23 <sup>2</sup>منال سعيد نجار عنظرية المقام عند العرب في ضوء البراغماتية» عالم الكتب الحديث إربد الأردن» ط1، 2011م: ص.26

قصابر الحباشة؛ الأبعاد التداولية في شروح التلخيص للقزوينيء الدار المتوسطية للنشرء تونسء سلسلة الكوثرء ط1ءه 2009م ص181

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يريده و يطلبه

<sup>5.</sup> التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سابق، ص 88/1

### الفصل الثاني: \_\_\_\_\_مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة

هنا في هذا القول بالذات بسلطة «ابن العارض». الذي ما لبث يهدده ويتوعده إن هو لم يخضع لأمره؛ وينفذ ما أمره به دون تأطر أو تردد ولمّا كانت مكانت مكانت أعلى شرفا من التوحيدي؛ كان لزاما عليه طاعته والرضوخ لأمره؛ فهو يخاطب نفسه ويذكرها دائما بالعواقب الناجمة عن مخالفة العالم الراشد و المجرّب البصير.

إنه يقر برضوخه لسلطة ابن العارض» المطلقة التي لا يمكن تجاوزها فهو السامع المطيع و الخادم الشكور.

## ب)- مقام العلم والمعرفة:

يقول التوحيدي: «ثم إني أيها الشيخ ذكرت للوزير مناظرة جرت في مجلس الوزير أبي الفتح الفضل بن جعفر بن الفرات بين أبي سعيد السيرافي وأبي بشر متى واختصرتها.

فقال لي: اكتب هذه المناظرة على التمام فإن شينا يجري في ذلك المجلس النبيه بين هذين الشيخين بحضرة أولتك الأعلام ينب ينبغي أن يغتتم سماعه» وتوفى فوائده؛ ولا يتهاون بشيء منه.

[...]لما انعقد المجلس سنة ست وعشرين وثلاثمائة» قال الوزير ابن الفرات للجماعة ألا ينتدب منكم إنسان لمناظرة متى في حديث المنطق فإنه يقول: لا سبيل إلى معرفة الحق من الباطل والصدق من الكذب والخير من الشر والحجة من الشبهة والشك من اليقين إلا بماحويناه من المنطق وملكناه من القيام به».

المقام هذا هو مقام علم ومعرفة من خلال طبيعة الموضوع وهو المناظرة بين السيرافي ومتى إضافة إلى جموع العلماء الحاضرة.

ويتلخص موضوع المناظرة في أفضلية علم المنطق أو علم النحو.

الفصل الثاني:------هقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة ج)- مقام الهزل:

قال التوحيدي: « وقال مرة: تعال حتى نجعل ليلتنا هذه مجونية» ونأخذ من الهزل بنصيب وافر فإن الجد قد كدنا ونال من قوانا وملأنا قبضًا وكربا هات ما عندك.

قلت: قال حسنون المجنون بالكوفية يوما وقد اجتمع إليه المجّان يصف كل واحد منهم لذات الدنيا. فقال: أمّا أنا فأصف ما جربته» فقالوا: هات فقال: الأمن والعافية» وصفع الصلّع الزترق» وحك الحرب وأكل الرّمان في الصيف والطلاء في كل شهرين» 1.

فهذه الليلة التي جرت بين الوزير والتوحيدي هي ليلة مجون؛ وهذا بعد طلب الوزير ذلك؛ حيث إنه أصابه الملل والجهد من المواضيع الجدية والعلمية»فأراد أن يريح فكرة بل يطرب نفسه بمواضيع هزلية تروح على النفس؛ وتطرد الكآبة» وتذهب الملل والتفل على القلب، والتوحيدي هنا لبّي دعوة الوزير بأن ترك الجدّ والعلمية إلى الهزل والمزاح.

ومن الواضح جدا أن المقام هنا هو مقام هزل ومزاح، حينما تحدث التوحيدي عن حسنون المجنون.

ولم يبخل التوحيدي بإيراد الشواهد والأمثلة في هذه الليلة» بأسلوب هـزلـي بسيط لا يدعو إلى التفحص الدقيق ق في مكنوناته» لأنّ الموضوع لا يتطلب ذلك» وإنما هو حديث للترويح على النفس<sup>2</sup>.

2 اسماء قلح،فن المناظرة من منظور تداولي،مرجع سابق،ص148

<sup>1.</sup> التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، ص90-91

من خلال هذه الأمثلة التي اقتبسناها من الامتاع و المؤانسة نخلص إلى أن المقام يختلف من قضية إلى أخرى، وأن للمقام دور حجاجي يتمثل في مراعاة حال المتلقي وكل الظروف والملابسات المحيطة به.» حتى يستطيع المتكلم التأثير فيه وإقناعه» والتوحيدي ( المتكلم ) استطاع مراعاة ذلك» 1

#### 4-2-الصور البيانية:

لقد اهتم الباحثون بدر اسة علم البيان»، وذلك من خلل تحديد مفاهيمه وأنماطه وأساليبه» وكان أهم كتاب يبحث في قضاياه كتاب البيان والتبيين للجاحظ الذي يعرف البيان بأنه: « اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى» وهتك الحجاب دون الضمير حتى يفضي السامع إلى حقيقته» ويهجم على محموله له كانتا ما كان ذلك البيان»، ومن أي جنس كان الدليل» لأن مدار الأمر والغاية التي يجري إليه القائل والسامع؛ إنما هو الفهم والإفهام:

فبأيَ شيء بلغت الإفهام وأوضحت عن المعنى» فذلك هو البيان في ذلك الموضع .

من خلال هذا التعريف نستخلص الغاية من البيان» إذ يحدده الجاحظ في الفهم والإفهام «

وفد شغلت هذه القضية تفكير الجاحظ؛ لأنها أساس نظرية البيان في مفهومها العام الذي يشير إليه بقوله: « والبيان اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى» وقوله: « فبأيّ شيء بلغت الإفهام وأوضحت عن المعنى؛ فذلك هو البيان في ذلك الموضع. «

 $^{2}$  الجاحظُ البيان و التبيين، تح: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي للطباعة اط $^{2}$  1418م  $^{2}$  الجامع  $^{2}$  الجامع ما بعد السلام هارون، مكتبة الخانجي للطباعة المنافقة المنافقة

<sup>148.</sup> المرجع نفسه، ص

ويحدد الجاحظ الدلالات على المعاني التي يبلغ بها الإنسان لفهم والإفهام» في خمسة أشياء: « أوّلها اللفظ ثم الإشارة» ثمّ العقد» ثمّ الخط» ثم الحال التي تسمّى نصبة» والنصبة هي الحال الدّالة» التي تقوم مقام تلك الأصناف». 1

-1- -الاستعارة:

تعد الاستعارة الوسيلة الأولى في الحجاج. لأنّ المرسل غالبا ما يلجاً إليها لتحقيق أهدافها وهي مقياس فعال تقاس به مدى جودة الإبداع» ومن ثم تفوق المبدع في عمله الإبداعي.

وقد عرفها عبد القاهر الجرجاني كما يلي: < أن تريد تشبيه الشيء بالشيء فتدع أن تفصح بالتشبيه وتظهره وتجيء إلى اسم المشتبه به فتعيره المشبه وتجربة عليه». 2

معنى أن الاستعارة» تشبيه حذف أحد طرفيه.

والمرسل لا يستعمل الاستعارة» إلا لثقته بأنها أبلغ من الحقيقة حجاجيا<sup>3</sup>

ويفترض طه عبد الرحمن عددا من الافتراضات لبناء النظرية التعارضية بالاستعارة في الحجاج وهي:

أ- إن القول الاستعاري قول حواري وحواريته صفة ذاتية له.

ب- التحاج.<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> المرجع نفسه، ص76

عبد القاهر الجرجانيء دلائل الإعجازء اعتنى به علي محد زينوء مؤسسة الرسالة ناشرونء سورياء  $^2$  لبنان» $^4$ 6%.  $^6$ 6.  $^6$ 6.

قطافر الشهريء استراتيجيات الخطاب»،مرجع سابق،ص 494.

<sup>47. 16</sup> عبد الرحمن في أصول الحوار وتجديد علم الكلام «،مرجع سابقص 16. 47.

الفصل الثاني: \_\_\_\_\_\_مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة ج- إن القول الاستعاري قول عملي وصفته العملية تلازم ظاهره البياني والتخيلي<sup>1</sup>.

إذ تتحدّد حوارية الاستعارة في تعدد الذوات المشتركة في اختيار البناء الاستعاري انطلاقا على ذلك أنّ الذوات التي :: تشترك في بناء القول الاستعاري أربع» وهي الذات المظهرة: والذات المؤوّلة» والذات المضمرة: والذات المبلغة 2.

ويلاحظ أنّ التوحيدي وظف أنواعا مختلفة من الاستعارات و هذا بيانها:

قال التوحيدي: « فأما هذه الطائفة العارفة بالله» العاملة لله» فإنها مولعة أيضا بحديث الأمراء والجبابرة العظماء ليتفق على تصاريف قدرة الله فيهم» وجريان أحكامه عليه [...] وهاهنا يعلمون أن كل ملك سوى ملك الله زائل:...] ويتنبهون من رقدة الغفلة، ويكتحلون باليقظة من سنة السهر والبطالة 3.

يحتوي هذا القول على استعارة حجاجية؛ تتمثل فيما يلى:

ح1: يتتبهون من رقدة الغفلة.

-2: يكتحلون باليقظة من سنة السهو والبطالة.

النتيجة: صفة المؤمنين الصادقين

نلاحظ أن القول الاستعاري ارتقى إلى أعلى درجات السلم الحجاجي كونه الأقوى حجاجيا فهو ينهض بوظيفة تأثيرية اقناعية» وذلك بتحريك خيال المتلقي وإثارة انتباهه.

105

<sup>130</sup> عبد الرحمنء اللسان أو الميزان أو التكوثر العقلي» ص130 أطه عبد الرحمان،اللسان و الميزان،مرجع سابق،ص310-311

<sup>342/3 «</sup>التوحيدي, الإمتاع والمؤانسة

قال التوحيدي: « فأما أنفس أصناف الحيوان كالفرس والحمار فإنها أنفس ناقصة غير كاملة» [...] لم يشعّ فيها نور النفس الشريفة» ولم ينبت فيها شعاع العقل الكريم». 1

لقد ميّز التوحيدي بين الأنفسء فنفس الحيوان ناقصة غير كاملة» وذلك أنّ النفس لا تكون ولا تكتمل إلا بالعقل» الذي يفتقر إليه الحيوان» وقد رسم لنا صورتين استعارتين لتوضيح ذلك» حيث شبّه الحكمة بالنور الذي يشعّ في النفس الشريفة» و العقل بشعاع الشمس الذي ينير الحياة»، فحذف المشبّه وترك ما يدل عليه» على سبيل الاستعارة التصريحية» فالتوحيدي يصور لنا مدى ارتباط العقل بالنفس حتى ترقى إلى النفس الشريفة « وبما أن الحيوان تابع للغريزة» التي تؤدي في الغالب إلى التهلكة والفساد» غابت عنه النفس الحكيمة الشريفة» التي تقوم أساسا بالعقل» فنفسه خاضعة لغريزته وشهوته» دون أي ضابط أو سلطان وهذا أساس يميّز الحيوان عن الإنسان.

ويمكن رصدها على السلم الحجاجي بالشكل الآتي:

أن: نفس الحيوان ليست شريفة الفتقارها العقل والحكمة.

-لم يشع فيها نور الحكمة والنفس الشريفة.

-لم ينبث فيها شعاع العقل الكريم.

-نفس الحيوان ناقصة غير كاملة.

الملاحظ أنّ الاستعارتين تصدرا السلم الحجاجي لكونهما الأكثر قوة في التأثير والإقناع« فوظيفة الاستعارة ليست الإخبار فقط وإنما هي ذات وظيفة بنائية؛

106

<sup>1.</sup> التوحيدي، الامتاع المؤانسة، ج3، مرجع سبق ذكره، ص356

تقوم ببناء معنى جديد يختلف قليلا أو كثيرا عن المعنى الحرفي لها قدرة في إثارة المشاعر وتوجيهها الوجهة التي يرمي إليها منتج الخطاب» ومن هنا أصبحت ذات وظيفة معرفية أو بنائية» أ ف« القول الاستعاري يحتمل تخريجه على المعنى الظاهر فضلا عن احتماله الدلالة على المعنى المجازي».

#### -2-التشبيه:

لقد اعتمده التوحيدي في الإمتاع والمؤانسة. ويعرفه الجرجاني بقوله: «اعلم أنّ الشيئين إذا شبة أحدهما بالآخر كان ذلك على ضربين: أحدهما: أن يكون من جهة أمر بيّن لا يحتاج إلى تأول. والآخر: أن يكون الشبه محصـ لا بضرب من التأول» فمثال الأول تشبه الشيء بالشيء من جهة الصورة و الشكل<sup>2</sup>

#### 4-3 المحسنات البديعية:

قد استعان التوحيدي بمجموعة من المحسنات الحجاجية» لأداء دور بارز في الخطاب وهو الإقناع والتأثير في المتلقى» وهي:

#### أ)-الطباق

يقول التوحيدي: « وكان عيسى بن زرعة سرد علي سنة سبعين ليالي كانت الأشغال خفيفة » والسياسة بالماضي عامة »... وذلك أنه ذكر العقل والحمق والعلم والجهل» والحلم والستخف والقناعة والشره » والرحمة والقوة » والأمانة والخيانة ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>علي محد علي سلمان، كتابة الجاحظ في ضوء نظرية الحجاج (رسائله نموذجا)» المؤسسة العربية للدراسات و النشر، بيروت-لبنا، ط1،2010

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة؛ اعتنى به: مصطفى شيخ مصطفى، ميمتر عقاد، مؤسسة الرسالة ناشرون» بيروت

لبنانء ط1 1428ه 2007م: صع.71270

<sup>3.</sup> التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، ج8، مرجع سابق، ص361

بنيت هذه الفقرة على شكل ثنائيات» وهذه الثنائيات وردت على شكل المزواجة بين الأضداد وهذا ما نطلق عليه بالطباق».

ح1: العقل والحمق.

ح2: العلم والجهل.

ح3:الحلم والسخف.

ح4: القناعة والشره.

ح5: الرّحمة والقسوة

النتيجة: بيان علو الأخلاق من دناءتها.

لقد ركز المتكلم على هذا المحسن» من أجل غاية حجاجية لا غاية زخرفية ب)- المقابلة

قال التوحيدي: « وقال الأوزاعي: المؤمن يُقِل الكلام» ويكثر العمل والمنافق يكثر الكلام ويقل العمل» 1

اعتمد المتكلم على تدعيم فكرته بحجة أوردها على شكل مقابلة ليقنع المتلقي» بأنَ المؤمن يستمر وقته وجهده في العمل لا في كثرة الكلام غير المجدي» في حين تجد المنافق يكثر من الكلام ولا يجتهد في عمله المؤمن يعمل أكثر مما يتكلم.

- المنافق يتكلم أكثر مما يعمل.

-المؤمن يقل الكلام. - المنافق يكثر االكلام.

ويكتر العمل. - ويقل العمل

.

<sup>1.</sup> التوحيدي، المتاع و المؤانسة، ج3، مرجع سابق، ص356

#### المطلب الثالث: البعد التداولي الحجاجي من خلال أفعال الكلام

تعد نظرية أفعال الكلام من الركائز الرئيسية للسانيات التداولية وقد أثــارت اهتمام الكثير من باحثي العلوم المختلفة» فهي تجسد الغاية من الاهتمام التداولي من خلال التأثير الذي يحدثه الخطاب في المتلقين فتتحقق بمقتضى ذلك الفائدة 1.

في البداية علينا التطرق إلى جهود كل من أوستين (austin) أو سورل (searle) في هذا المجال، فقد كان نقد «أوستين » لنظرة فلاسفة الوضعية المنطقية للغة منطقه في إبراز هذه النظرية التداولية» ففلاسفة الوضعية المنطقية يرون أن : « اللغة وسيلة لوصف الوقائع الموجودة في العالم الخارجي بعبارات إخبارية ثم يكون الحكم بعد ذلك على هذه العبارات بالصدق إن طابقت الواقع وبالكذب إن لم تطابقه؛ فإذا لم تطابق العبارة واقعا فليس من الممكن الحكم عليها بصدق أو كذب. وهي من ثم لا معنى لها» 2.

غير أن « أوستين » يعتبر ذلك مغالطة وصفية» فهناك عبارات لا تطابق الواقع» وبذلك لا يمكن الحكم عليها بصدق أو كذب وهو ما « يشبه العبارات الوظيفية في تركيبها لكنه لا يصف وقائع العالم ولا يوصف بصدق ولا كذب ». فهي لا تتشئ قولا بل تؤدي فعلاء وهي بالتالي أفعال كلامية.

إن ربط « أوستين » الكلام بالفعل أو الإنجاز قاده إلى وضع تصور جديد للغة من خلال تقسيمه الأفعال الكلامية إلى:

أ- أفعال خبرية: وهي أفعال تصف حدثًا ما يمكن الحكم عليها بالصدق أو الكذب

نعمان بوقرة: التصور التداولي للخطاب اللساني عند ابن خلدون, قراءة في المفاهيم والمنطلقات» مجلة الرافد« الإمارات العربية المتحدّة» 2006م: ص .83

<sup>2</sup>محمود أحمد نحلة, آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر، مرجع سابق ص42

الفصل الثاني: مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة ب الفصل الثاني: محموعة ب أفعال أدائية: لا يمكن الحكم عليها بالصدق والكذب؛ وتنفرد بمجموعة من سمات" منها: أنها تستد إلى ضمير المتكلم في زمن الحال وتتضمن فعلا من قبيل أمر أو وعد يراد منها إنجاز فعل ماء لذا تسمى الأفعال الإنشائية (2)

ومن أجل أن تكون هذه الأفعال موفقة» وضع لها «أوستين» مجموعة من الشروط التكوينية والقياسية. فأما التكوينية فتتعلق بالفعل في حد ذاته» من خلال إمكانية تنفيذه وإجراته بالكامل» وذلك وفق نطق مجموعة محددة من الكلمات.وأمًا القياسية فيتمثل في صدق المشاعر والأفكار والنوايا2.

وقد قسم «أوستين» الفعل الكلامي إلى ثلاثة أفعال فرعية على النحو الآتي:

أ- فعل القول (أو الفعل اللغوي) acteclocutoir: ويراد به إطلاق الألفاظ في جمل مفيدة ذات بناء نحوي سليم وذات دلالة.

ب - الفعل المتضمن في القول :actuillocutoire: وهو الفعل الإنجازي الحقيقي فهو يمثل عملا ينجز بقول ما»» وهو الذي يتحقق بقولنا شيئا ما ويشمل السؤال وإجابة السؤال» وإصدار تأكيد أو تحذير» و وعد وأمر.

ج- الفعل الناتج عن القول acteprlocutoir: وهو التسبب في نشوء أثار في المشاعر والفكر. وهو فعل إقناعي.

لا يسعنا الحديث عن افعال الكلام عند سورول واعلام آخرين لضيق المساحة والوقت لذلك سنتطرق لبعض الامثلة التي اوردها التوحيدي في كتابه الامتاع و المؤانسة الذي يتوفر على كثير من الافعال الكلامية ،فالجانب التداولي يظهر من

31 سابق ص التواصل، مرجع سابق ص  $^2$ 

110

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>المرجع السابق، ط44.

يقول التوحيدي": أتفضل العرب على العجم أم العجم على العرب ؟"

ان الفعل الانجازي بصيغة الاستفهام يحمل معنى ضمنيا يتمثل في تعظيم وتفضيل أمة على أمة أخرى

فالوزير بطرحه لهذا السؤال اراد ان يقظ للتوحيدي تعصبه لأمته أم انه يحتكم الى ذكائه و سرعة بديهته في تفضيل امة على امة اخرى .

ويقول التوحيدي في احدى لياليه": فأين الدين من الفلسفة ؟و أين الشيء المأخوذ بالرأي الزائل ؟2"

ان الفعل الانجازي بصيغة الاستفهام يحمل معنى ضمنيا يتمثل في تعظيم الدين عن الفلسفة .

-1-الدين ----من وحي الله عز وجل

-2-الفلسفة ----- من صنع الانسان

-3-الشيء المأخوذ بالوحي النازل---- كلام الله المنزل بواسطة سيدنا جبريل عليه السلام الشيء المأخوذ بالرأي الزائل---- كلام الانسان الذي ما له الموت و الفناء، فالتوحيدي يرى ان الشريعة لا تخضع للفلسفة ،وذلك ان الحق و الباطل في الدين واضح معلوم وبيانه ميسور ،باستناد الى الادلة الشرعية واحكام لعلماء و الفقهاء.

111

<sup>174</sup>مدي منصور،خصائص الخطاب الحجاجي و بنياته،ص174

<sup>2</sup> التوحيدي، الامتاع و المؤانسة، مرجع سابق، ص166، ج1

الفصل الثاني: \_\_\_\_\_\_\_ مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة الما الفلسفة فترتكز اساسا على الشك في كل الموجودات ،وعدم التصديق ،وان اعتمدوا على العقل في رؤيتهم العالم فهو موهبة من الله عز وجل لكل البشر.

ولنأخذ مثال آخر يقول التوحيدي": فاذكر لي جماعة منهم " $^{1}$ 

ان الفعل الانجازي التوجيهي- اذكر - بصيغة الامر على سبيل الاستعلاء ، يبين سلطة الوزير فالوزير طلب من التوحيدي ان يذكر له اسماء بعض من اشتهر في التصوف حتى يرتاح باله و يطمئن قلبه .

فهنا في هذا المثال ورد الامر لانه يفرض سلطة الوزير على التوحيدي

قال التوحيدي": ومتى لم تفعل هذا فانتظر عقبي استيحاستي منك ،وتوقع قلة عفو لي عنك<sup>2</sup>"

فهذا المثال احتوى على امرين (انتظر وتوقع)من قبيل الاستعلاء ،وهذا الشرط يحدد طبيعة العلاقة بين الآمر ولا المأمور ،وهذين الفعلين يحملان دلالة ضمنية تتمثل في التهديد الوعيد فأبي العارض ذي مكانة و رفعة وسلطة ،وهو بذلك يستعمل صيغة التوجيهية الامرية على سبيل الاستعلاء و التهديد و عدم الرضاعن التوحيدي ،فهو يخاطبه بلغة آمرة تحمل نبرة التهديد والوعيد .

2 المرجع نفسه، ج3، ص343

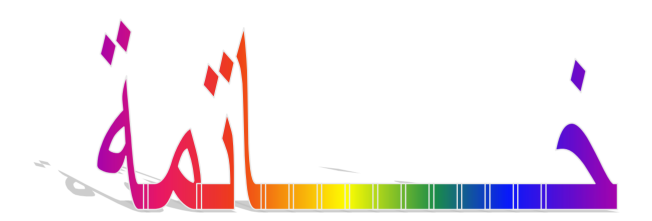
<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص343

الفصل الثاني:-----مقاربة تداولية في الإمتاع و المؤانسة خلاصة الفصل

ان الامتاع و المؤانسة هو ثمرة جهد التوحيدي على مر العصور فقد استطاع من خلاله ان يصب كل حنكته و ذكائه و فطرته فيه .

فأنتج لنا 38 ليلة تسامر فيها مع ابي الوفاء في اثرى وافضل المناظرات والمسامرات في عدة مجالس فقد امتع واسمع الحاضرين بمجالسه ولياليه وآنس وحدة الوزير وطرد عنه الملل وزوده بالمعارف الفلسفة ولا المنطقية على تتوع موضوعات ليالي وغناها بالأساليب الرصينة و الدقيقة المعنى وسوية اللفظ.

لقد استخدم التوحيدي الحجاج في اقناع المتلقي وبرصد الحجه وتدعيم اطروحته بالحجة والدليل فابن المقفع اورد مثال عن حقيقة حياة امة العرب القاسية ،الا انها بذكائها وفطنتها ان تطوع الطبيعة وتسخرها لخدمتها.



تناولت هذه الدراسة أدبية الإمتاع والمؤانسة من ناحيتين ،النظرية والتطبيقية، وقد خلصت الدراسة الى نتائج اهمها:

- لقد ارتبط الحوار بمصلحتين الجدل والمناظرة ، فهناك من الباحثين من يقرن الحوار بالجدل ، وهناك من يسوق الحوار والمناظرة مساقا واحدا ، الا ان الناظر والمتعمق في المصطلحات يجد فروقا دقيقة بينهما ، فالحوار يكون هادئا لا يستدعي شخصين متقابلين للتحاور ، اما الجدل فقوامه الاقحام والغلبة ، والتباهي والتفاخر ولا يؤوم الحقيقة دوما ،وفي حين تنشد المناظرة الوصول الي الحقيقة في الموضوع الذي اختلف فيه انظار المتنافسين مدعمة بالحجة والدليل.
  - للحوار اداب وأهداف يجب ان يركز عليها كلا طرفا الحوار .
    - لقد تعددت انواع الحوار.
- للحوار اصول منجبة ، تتمثل في المفاخرة والمناظرة والخطابة ، تقوم على العقل والحجج ، فأما المفاخرة فتمثل ذالك الحوار الهادئ ، وان هذه الاصول المجتمعة تؤسس لفن المناظرة .
- نشا فن المناظرة عبر عصور تاريخية ممتدة ، فالعصر الجاهلي عرف العديد من المحاورات الادبية والمساجلات الفنية ، تدور معظمها بين الحبيب وحبيبته، حيث يعمد الشاعر الى استخدام استراتيجية حوارية ليخرج مافي قلبه من حزن وألم .
- اما العصر الاموي فقد عرف فنا شعريا جديدا ، تمخض عن الحياة السياسية و الاجتماعية التي سادت انذاك و هو فن النقائض الذي يعد البداية فعلية لنشأة فن المناظرة .

- ازداد تطور ورقي فن المناظرة في العصر العباسي حيث اكتمل نضجه واستوى على سوقه ، لما يتسم به العصر من حركية فكرية ، جراء ظهور العديد من الفرق الكلامية والمدارس النحوية .
- لقد اتسم الحوار القرآني بالإعجاز وتجلى ايات الله في خلقه وقد تتوعت تسميات الحوار فيه تارة جدل وتارة حوار .
- اما في السنة النبوية فقد تعددت الاحاديث الشريفة بخصائص الحوار وتجلت فيه على شكل مناظرات في مجالس النبي صلى الله عليه وسلم عند حضور الصحابة مجلسه اثناء مسائلة بعض الاعراب واليهود وغير الديانات الاخري عن اشياء حول الدين الاسلامي.
- بني الامتاع والمؤانسة على خطابية بداية بتحديد قطبي للتناظر والمواضيع .

ينشأ الاستازام الحواري حين ينتقل من المعني الصحيح إلى المعني الضمني الملفوظ ما في سياق تواصلي معين ،تحدده طبعة الموضوع ، والامتاع والمؤانسة كتاب غنى بمواضيع عدة .

- \* ان الهدف الذي رسمه الوزير ليس المقاضلة بين العلماء بل هدفه يتوقف عن حدود المناظرة العلمية .
- \* الوزير يطلب من التوحيدي تقديم الاخبار بأكبر عدد ممكن من المعلومات ،حتي تعم الفائدة.
- \* تتمثل القدرة الكلامية للمخاطب ، في توظيف انواع الحجج في تعليق ، الكلام البعضه البعض .
- \* للبلاغة اثر حجاجي بارز ، فبعدما كانت مرتبطة بجمالية اللغة اصبحت تودي دور حجاجي المتمثل اساسا في الاقناع والتأثير .

- \* لعبت الوظائف اللغوية دورا هاما ف اليلة السادسة في كشف فكر وراي التوحيد حول امة التي يحبذها ويفضلها بين الامم التي ذكرها في صفحات كتابه.
- \* إن نظرية افعال الكلام تصب في قالب اللسانيات التداولية ولقد استطعنا ولو بقليل رصد البعض منها في الامتاع والمؤانسة .

وفي الختام هذه جملة من النتائج التي توصلنا اليها في دراستها ، فان اصبنا فهي الغاية ، وإن اخطانا فاننا طالبتا علم تخطأ ونصب والشكر الموصل لاعضاء لجنة المناقشة على تفضلهم لمناقشة هذه الرسالة وشكرا لهم على سيبدونه من اراء وملاحظات تتعلق بدراسة ولاشك انها ستثري البحث .

والحمد لله من قبل ومن بعد ،والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى اهله وصحبه اجمعين.



#### أبو حيان التوحيدي

التوحيدي هو علي بن محمد بن عباس و قد تضاربت آراء المؤرخين حـول أصله، فمنهم من يرى أنه فارسي من أصل سيرازي أو واسطي، بينما يزعم الـبعض أنه عربي نشأ في بغداد، ووفد بعدئذ على سـيراز، وولد سـنة 310 مـن أبـوين فقيرين، و يقال ان أباه كان تاجرا متنقلا يبيع نوعا مـن التمـر المعـروف باسـم التوحيد 1، و يرجع جل المؤرخين أن كنيته التوحيدي ترجع إلى والده الذي كان يبيع التوحيد. 2

و قد تعددت الآراء في أصله و نشأته ومولده، و يرجع عبد الرزاق محي الدين تاريخ ميلاده ما بين 310 و 320ه، على أكثر تقديرا على رسالته للقاضي أبي سهل، و أما السندوبي فيحدد سنة ميلاده 312ه في مقدمة المقابسات.

## شخصية أبى حيان

عاش أبو حيان التوحيدي طفولة معذبة في صغره، وليعوض حرمانه؛ التجا إلى التحصيل العلمي عله يجد فيه تعويضاً، وكان شغفه بالمعرفة كبيراً، حيث قال عنه الحوفي: "كان دائم الظمأ إلى مواردها على اختلاف مذاقها". وامتهن حرفة الوراقة فوجد نفسه قريباً من الكتب.

<sup>2</sup> .ابي حيان التوحيدي،اديب الفلاسفة و فيلسوف الأدباء،المؤسسة المصرية العامر للتأليف و النشر،الدار المصرية التأليف و الترجمة،دط،دت،ص15

مصطلح التوحيد المتعارف عليه فقهيا أنه "مصدر اعتقاد وحدانية الله تعالى"و قد بحثنا فيما بين يدي المعاجم أن يكون اسما للتمر فلم أجده

# شيوخ أبي حيان التوحيدي:-

أخذ أبو حيان علومه على مشاهير علماء زمانه، كالنحو والكلام والمنطق، والزهد وفنوناً أخرى ومن هؤلاء: أبو سعيد السيرافي (284هـ\_368هـ)، وعلي بن عيسى الرماني (276هـ\_384هـ)²، كما أخذ عن المروروذي، ويحيى بن عدي (ت364هـ) الذي كان يرى "أن النحو واللغة والشعر لا تدخل في العلوم، وأخذ عن أبي سليمان المنطقي (ت390هـ) وقد عرف أبو سليمان بآراء بديعة سواء في الشعر أم في النثر، وقد أورد له التوحيدي رأيه القيم في النثر والنظم، "بأن في النظم ظل النثر وفي النثر ظل النظم".

ويعتبر أبو سليمان من أكبر علماء بغداد في عصر أبي حيان في المنطق والحكمة والفلسفة، كان مجلسه حافلاً بالعلماء والحكماء، واسع الاطلاع في الفلسفة اليونانية و عن هؤلاء جميعا أخذ أبو حيان علمه و منهم استقى توجهه مما يظهر في آثاره.

# آثار أبي حيان:-

يجمع الباحثون على أن التوحيدي كان غزير الإنتاج، حريصا على النقل أو الرواية، شغوفاً بالبحث والجدل، وتتوعت كتبه في الأدب والنحو والكلم والفقه والتصورُّف والفلسفة واللغة، غير أن حادثة إحراقه لكتبه في أو اخر أيام حياته قد حالت دون توفر الكثير من مصنفاته إلينا.

<sup>.</sup>  $^{1}$  حفيظة سي بوعزة، دلالة الأنس في ليالي الامتاع و المؤانسة، مرجع سابق،  $^{2}$ 

<sup>2.</sup> زكريا ابراهيم، ابو حيان التوحيدي اديب الفلاسفة، مرجع سابق، ص 29

<sup>3 &</sup>lt;sub>.</sub>المرجع نفسه،ص29

وقد أورد ياقوت الحموي في معجمه أسماء بعض كتب التوحيدي والبالغة 18 كتابًا، منها:

الصداقة والصديق.

الإمتاع والمؤانسة.

مثالب الوزيرين والبصائر.

الذخائر.

 $^{2}$ المحاضر ات و المناظر ات

#### موضوعات كتبه:

أول ما نشر من كتب التوحيدي رسالتان: الأولى في الصداقة والصديق، والثانية في العلوم.

وفيهما تعرف الناس على إنتاج أبي حيان، وقد جمع في الرسالة الأولى معظم ما كتب عن الصداقة والصديق شعراً ونثراً في مختلف العصور والأجناس كاليونان والفرس والعرب في الجاهلية والإسلام، وحتى العجم أيضاً وقد ألف التوحيدي هذا الكتاب في مرحلة متأخرة من حياته، بطلب من ابن سعدان.

أما الكتاب الثاني؛ فهو (المقابسات) ويحتوي على 106مقابسات أو محاورات بين العلماء؛ وتتوعت موضوعات المقابسات، فمن العلة والمعلوم والمكان والزمان إلى الخالق والمخلوقات في المجال الفلسفي والمواضيع النفسية والأخلاقية وتباين

و عيون مصر بب المنافقة المنافقة عند المنافقة عند المنافقة و المنا

<sup>1 .</sup> و قد يكون متأثر ا بعبد الله المقفع

الأخلاق لدى الإنسان وكتمان السر وإفشائه، وحديث النفس، بالإضافة إلى الشعر والنثر وعلاقة النحو بالمنطق. 1

وهذا ما جعل الباحثين في كتابات التوحيدي يصفون المقابسات بمتحف فكري عجيب.

وأما الكتاب (الإمتاع والمؤانسة) الذي اطلع بتحقيقه أحمد أمين، وأحمد زين. وقد ظهر هذا الكتاب في ثلاثة أجزاء صدرت في السنوات 1939إلى 1944على التوالي.

و هو الكتاب الذي نقوم بدراسته في هذه الرسالة، و هو أقوم كتب التوحيدي، وأمتعها و خصوصا أن الأستاذين المحققين قد عنيا بتصحيح الكتاب و مراجعته كما ظهرت منه نسخة في الجزائر سنة 1989م<sup>2</sup>

# وفاة أبي حيان التوحيدي :-

تضاربت آراء من ترجموا للتوحيدي في تحديد سنة وفاته، فمنهم من جعلها سنة (360هـ)، وهذا غير صحيح بدليل أن التوحيدي أحرق كتبه سنة (400هـ) ورسالته إلى القاضي أبي سهل سنة  $(400ه_-)^3$ ، ومسودة الصداقة والصديق، وقد أحرق التوحيدي كتبه عام (400).

كما ذهب البعض إلى أنه توفي في مطلع القرن الخامس الهجري، إلا أن الظاهر أن الأجل مدد به إلى العام الرابع عشر من القرن الخامس  $^4$  إذ توفي وعمره

 $<sup>^{108}</sup>$ ز کریا ابر اهیم،مرجع سبق ذکره، $^{108}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  حفیظة سي بو عزة،مرجع سبق ذکره، $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 24

(104) أعوام؛ وذكر آدم متز أن التوحيدي توفي سنة 400هـ، وهذا أبعد عن التصديق لأن الدلائل الأخرى من التوحيدي، وغيرها ترجح أنه توفي سنة (410هـ).1

وروى فارس بن بكران الشيرازي \_ وكان من أصحاب التوحيدي في الساعات الأخيرة من حياة صاحبه - فقال: لما احتضر أبو حيان كان بين يديه جماعة فقالوا :اذكر لله، هذا مقام خوف، وكل يسعى لهذه الساعة، وجعلوا يذكرونه ويعظونه، فرفع رأسه إليهم وقال :كأني أقد على جندي أو شرطي، إنما أقدم على رب غفور وقضى. أي توفاه لله (وفي هذه العبارة الأخيرة لفتة إلى نفسيته ومزاجه، فحتى وهو على فراش الموت يتحدث بصدق وقوة وأنس لمن سيلاقيه. وهـ و ما سيكون لنا مفتاحًا لمعرفة مكامن الأنس ومعطياته عند أبي حيان لاحقا.

وحول حياة التوحيدي؛ أنتج مسرحيون عراقيون سنة 2007م، عملا مسرحياً استعراضياً بعنوان (أبو حيان التوحيدي) وتم عرضه في عدة محافل دولية وفي بلدان مختلفة.2

<sup>1</sup> حفيظة سي بوعزة،مرجع سبق ذكره،ص24

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> .المرجع نفسه، ص24

# 

## القرآن الكريم

### أ- المصادر والمراجع:

- الفيروز ابادي ، القاموس المحيط ،دار الفكر ، بيروت ،ط1 1398ه ،1978ه
   الفيروز ابادي ، القاموس المحيط ،دار الفكر ، بيروت ،ط1 1398ه
   المادة خوز )
- 2. الرازي ابو بكر محمد بن عمر ،الصحاح ، دار الكتب العلمية بيروت ، د ت (د.ط) ،(المادة حور )
  - 3. ابراهيم مصطفي واخرون ، المعجم الوسيط ، دار احياء التراث ج 1
- 4. ابو حسن احمد بن فارس ، معجم مقایبس اللغة ، ج 1 دار الكتب العلمیة ،
   ببیروت لبنان ،1999 ، (مادة حور )
- 5. ابن منظور لسانلسان العرب ،دار صادر بیروت ،لبنان ط1 1777 ،
  6. ابن منظور لسانلسان العرب ،دار صادر بیروت ،لبنان ط1 1777 ،
- الخليل ابن احمد الفراهيدي ، كتاب العين ، تح : داود سلوم و اخرون ، مكتبة لبنان ناشرون ،ط1 ،2004
  - 7. الشريف الجرجاني ، التعريفات ، دار الكتب العلمية ، بيروت ،ط1 1988
    - 8. المنجد في اللغة ، العربية ط1 2000 بيروت لبنان ، دار المشرق
- 9. ابن طبطابة العلوي ،عبيار الشعر ،تح ،طه، الحاجري ، المكتبة التجاري ،
   الكبري ، القاهرة ، (د،ط) ،1956
- 10. الجاحظ البيان والتبين ج 3 تح ونشر ، عدد السلام هارون سلسلة مكتبة الجاحظ مكتبة الخانجي للطباعة والنشر والتوزيع ، ط7 1998
- 11. الجاحظ ، الحيوان ، تح : محمد هارون عبد السلام ، مكتبة الخانجي ، ج4 ، ط2 . (دت)

- 12. التوحيدي الامتاع والمؤانسة ، ، وضبط شرح احمد امين ،واحمد الزين ، منشورات دار المكتبة الحياة والطباعة والنشر ،بيروت (د،ط) ،(د،ت)
- 13. ابي الفتح اسماعيل الكلنبوي ، اداة البحث والمناظرة ،دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان (د ط)
- 14. اسامة خيري ،مهارات الحوار، دار الراية للنشر والتوزيع ،(د.ط)2014
- 15. احمد مصطفي امين المناظرات في الادب العربي الي نهاية القرن الرابع هجري ، المكتبة الازهرية للتراث ، القاهرة ،1995
- 16. احمد أمين ، ضحي الاسلام ،مكتبة النهضة المصرية ،ط2،القاهرة ،1979 ج 3
- 17. احمد فريد الرفاعي ، الكتاب عصر المامون ،مؤسسة الهنداوي للتعليم والثقافة، جمهورية مصر العربية ،(وت) ،دط)
- 18. العياش ادراوي ، الاستلزام في التداول اليساني دار الامانة ، الرباط منشورات اختلاف ، ط1432، ، 2011
- 19. ادريس مقبول الافق التداولي نظرية المعني والسياق والممارسة العربية ، عالم الكتب الحديث ن الاردن ، ط1 1432ه ،2017م
- 20. ان بول جاك موشلار التداولية اليوم ،تر سيق الدين دغفوس ،محمد شيباني ، دار الطليعة للطباعة والنشر ، لبنان ط1 2005
- 21. ابن نباتة ،صرح العيون في شرح رسالة ابن زيدون ،تح :محمود ابو الفضل ،دار الفكر العربي ،د ط القاهرة (د ت )
- 22. ابن تميمة الفتاوي الكبري لابن تميمية ،5/78 ، دار الكتب العلمية ،ط1987، دار الكتب العلمية ،ط1987،

- 23. السكاسي ، مفتاح العلوم ،تح عبد الحميد الهنداوي دار الكتب العلمية ، لبنان ط1 2000
- 24. ابو عبیدة البصري ، دیوان النقائص الفرزدق وجریر دار صادر بیروت ، لبنان ،ط1،(د-ت)
- 25. بوقرة نعمان الاسس الاستيمولوجية والتداولية للنظر اللغوي عند سبويه ،جدار الكتاب العالمي عالم الكتب الحديث ، الاردن ط1 2006
  - 26. حمدي منصور خصائص الخطاب ، الحجاجي وبنيانه
  - 27. صابر حباشة ،التداولية و الحجاج ،الدار المتوسطة ،تونس ،ط1،2009
- 28. محمد بدري عبد الجليل، تصور المقام في البلاغة العربية، دار المعرفة الجامعية، مصر 2005،
- 29. محمد عبيد الحمز اوي، فن الحوار و المناظرة في الأدبين الفارسي و العربي في العصر الحديث،مركز الإسكندرية للكتاب،ط،2001
- 30. منال سعيد نجار ،نظر حية المقام عند العرب،عالم الكتب الحديث،ط1،الأر دن،2011
- 31. منصور الرفاعي عبيد، الحوار و أدابه و أهدافه، مركز الكتاب للنشر، ط1، القاهرة، 2004
- 32. مسعود صحراوي، التداولية عند العلماء العرب، دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية، ط1، دار التنويع للنشر و التوزيع، الجزائر، 1429ه/2008م
- 33. عبد الله محمد القرطبي ، جامع الاحكام ، القران ، تفسير القرطبي ، 4/108 ، تحقيق : احمد البردوني وابراهيم اطفيش دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط1384، 1،1384ه

- 34. صلاح عبد الصور ، نبض الفكر القراءات في الفن والادب تقديم عز الدين اسماعيل ، دار المريخ للنشر الرياض /ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، ط1982
- 35. عبد القاهر الجرجاني ،اسرار البلاغة اعتني به مصطفي شيخ ، ميس عقاد مؤسسة الرسالة ناشرون ، لبنان ، ط1 2007
- 36. عبد القاهر الجرجاني دلائل لاعجاز المثني به محمد زينو مؤسسة الرسالة ناشرون ، سوريا ،لبنان ط1،2005

ب/الرسائل الجامعية و المجلات:

1-أسماء بن قلح، فن المناظرة من منظور تداولي، الامتاع و المؤانسة أنموذجا، مذكرة ماجيستير، تخصص علوم اللسان، جامعة خيضر محمد -بسكرة، 2012/2011م

2-مجلة جامعة بخت الرضا العلمية،المناظرات الأدبية في العصر العباسي الأول،العدد 12،سبتمبر 2014



|                   | قدير          | شکر و ت    |
|-------------------|---------------|------------|
| أ-ب-ج             |               | مقدمة      |
| مصطلحات البحث     | دید مفاهیم و  | مدخل:تح    |
|                   | ف الحوار      | أو لا:تعرب |
| فو <i>ي</i> 12–13 | التحديد الله  | ت-         |
| رصطلاحي           | التحديد الا   | ث-         |
|                   | رم المناظرة   | ثانيا:مفهو |
| اللغوي            | التحديد       | ت-         |
| الاصطلاحي         | التحديد       | ث-         |
|                   | م الأدبية     | ثالثا:مفهو |
| اللغوي            | التحديد       | ت-         |
| الاصطلاحي         | التحديد       | ث-         |
| عربي17-18         | في التراث ال  | *الأدبية   |
| ، الغربية         | في الدر اسات  | *الأدبية   |
|                   | هوم التداولية | رابعا:مفه  |
| اللغوي            | التحديد       | ت-         |

إهداء

| 21    | التحديد الاصطلاحي                         | ث–          |
|-------|-------------------------------------------|-------------|
|       | ل:الحوار                                  | الفصل الأو  |
| 25    | •••••                                     | تمهيد       |
|       | ول:أنواع الحوار و ايجابياته و سلبياته     | المبحث الأو |
|       | الحوار                                    | -1- أنواع   |
| 28-26 | الحوار من المنظور الشكلي                  | -2– تقسيم   |
| 29-28 | الحوار من المنظور الضمني                  | -3– تقسيم   |
| 29    | الحوار من المنظور الأشخاص                 | -4– تقسيم   |
| 30    | بات الحوار                                | -5- ايجابي  |
| 33-31 | ت الحوار                                  | -6- سلبياد  |
| ية    | ني:الحوار في القرآن الكريم و السنة النبوب | المبحث الثا |
| 34    | ••••••                                    | تمهيد       |
| 39-35 | ط الحوار وآدابه في القرآن والسنة          | -1-ضوابه    |
|       | الحوار في السنة النبوية و القرآن الكريم   | –2–آداب ا   |
| 40    | غة و لين القول في الحوار                  | *سلامة الل  |
| 41    | للمحاور بذكر معتدل                        | *ترك مجال   |

| *حسن الاستماع                                              |
|------------------------------------------------------------|
| -3-أهداف الحوار و أهميته                                   |
| -4-فن المناظرة في الشعر و السياسة5-51                      |
| -5-التتوع الموضوعي للمناظرة في العصر العباسي5-56           |
| -6-المناظرة الأدبية57-58                                   |
| -7-المناظرات الدينية7                                      |
| الفصل الثاني:مقاربة تداولية في الامتاع و المؤانسة          |
| تمهيد                                                      |
| المبحث الأول:في وصف الكتاب و منهجه                         |
| -1- وصف الكتاب                                             |
| -2-هيكل الكتاب                                             |
| -3-وظائف التواصل في الامتاع و المؤانسة-الليلة السادسة72-78 |
| -4-الاستلزام الحواري                                       |
| *مبدأ التعاون                                              |
| *مبدأ التأدب                                               |
|                                                            |

| 108-99  | الحجاج البلاغي في الامتاع و المؤانسة        |
|---------|---------------------------------------------|
|         | البعد التداولي الحجاجي من خلال أفعال الكلام |
| 112-109 | الأفعال الخبرية-الأفعال الأدائية            |
| 113     | خلاصة الفصل                                 |
| 117-115 | الخاتمة                                     |
| 123-119 | الملحق                                      |
| 128-125 | قائمة المصادر و المراجع                     |
| 133-130 | فهرس الموضوعات                              |
| 135-134 | الملخص                                      |

#### الملخص:

هذا البحث يتناول قضية تراثية بمنهج تداولي حداثي. أدبية الحوار في الامتاع والمؤانسة مقاربة تداولية.

إن فنَ البحث و المناظرة و ما يقتضيه من آداب خاصة. يعد من الفنون العلمية التي عنى بها علماء الإسلام قديما و حديثا و درسوها بعمق و استوعبوها من خلال التنظير لها و العمل بهاء و ذلك لتوسيع مداركهم العقلية و الإقناع بآرائهم وأفكارهم المتعددة.

فلا يكاد يخلو عصر من العصور الإسلامية» من وجود محاورات و مناظرات في مختلف العلوم» من: شعر وعلم كلام» و أصول, و نحو و غير ذلك . فلئن كان العلماء العرب ذوو فكر متبصر ناقد حكيم بحثوا في مختلف العلوم؛ والآداب» وتقصوا الحقائق بدقة و علمية» و يتناظرون في مختلف العلوم: بأسلوب علمي دقيق» و بحث رصين, وفق آداب و قوانين أقرتها مشروعية المناظرة في تاريخ الفكر الإسلامي.

وفي ظل تطور الدرس اللساني في سياق الثورة التواصلية التي طبعت الحياة المعاصرة. برزت القيمة الكبرى التي كانت تمثلها مجالس المناظرة العربية القديمة» وهذا ما يسعى إليه البحث. وهو محاولة إبراز الخصائص التناظرية و الحوارية التي تقوم وفق آليات حجاجية و قوانين خطابية»: في الإمتاع والمؤانسة.

#### Abstract:

This research deals with a heritage issue with a modernist deliberative approach. Literary dialogue in entertainment and sociability, a deliberative approach.

The art of research and debate and what it requires of special etiquette. It is one of the scientific arts that.

The scholars of Islam, in the past and present, were concerned with it and studied it in depth and comprehended it through theorizing about it and working as a splendor in order to broaden their mental perceptions and persuade their various opinions and ideas.

There is almost no free era in the Islamic era »of the existence of debates and debates in various sciences» from: poetry and science of speech »and origins, and the like and so on. So if the Arab scholars were thoughtful, critical, and wise, they researched various sciences; And literature »and carefully and scientifically investigate facts» and debate in various sciences: in an accurate scientific manner »and sober research. According to morals and laws approved by the legitimacy of debate in the history of Islamic thought.

In light of the development of the linguistic lesson in the context of the communicative revolution that characterized life.

Contemporary. The great value that the ancient Arab debate councils represented emerged; this is what the research seeks. It is an attempt to highlight the analog and dialogic characteristics that are based on argumentative mechanisms and discursive laws Plaisir et sociabilité.